
1 

 

Geschichte Ostasiens 1:  

Qin- und Han-Dynastie : Fundamente des chinesischen Kaiserreichs und eines ostasiatischen Oikumene  

  

I. Qin-Dynastie (Qin dai 秦代 221-206)  

  

1. Bewertung in der Geschichte, Figur des Gründers  

Das Bild der Qin-Dynastie ist mehr als bei jeder anderen Dynastie von der Figur des Gründungskaisers 

bestimmt. Dies liegt nicht nur daran, dass der zweite Kaiser auch schon der letzte der Dynastie war und 

keine wesentliche Rolle mehr gespielt hat, sondern auch daran, dass Qin Shi Huangdi wie nur wenige 

andere Gründungskaiser eine historisch äußerst wirksame aber eben auch umstrittene Agenda gesetzt 

hat. Der sogenannten Erste Kaiser (Qin Shi Huangdi 秦始皇帝) gehört daher zu den umstrittensten 

Figuren der chinesischen Geschichte. Als Reichseiniger heroisiert, galt er aber in der konfuzianischen 

geprägten Geschichtsschreibung ab der Han-Zeit zugleich als der exemplarische, grausame Tyrann. Die 

kurze Dauer seiner Dynastie galt den Konfuzianern als Beleg für die falsche, nämlich die legalistische 

Regierungsform. Eine völlige Umkehrung dieser traditionellen konfuzianisch geprägten historischen 

Bewertung der Figur und damit einhergehend eine intensive Beschäftigung mit Qin Shi Huangdi und 

seiner historischen Leistung erfolgte 1972 im Kontext der von der durch Mao und die sogenannten 

Viererbande inszenierten Konfuziuskritik, der letzten großen ideologischen Kampagne der Mao-Ära die 

sich gegen den abtrünnigen Lin Biao richtete, indem sie diesen zum scheinheiligen Gefolgsmann des 

Konfuzius abstempeln wollet (pi Lin pi Kong 批林批孔). Im Rahmen dieser Kampagne wurde Qin Shi 

Huangdi als beispielhafte Figur des tatkräftigen und erfolgreichen Anti-Konfuzianers und erklärtes 

Vorbild Mao Zedongs stilisiert. Allerdings überlebte diese Re-Interpretation Maos Tod 1976 nicht. Eine 

weitere, diesmal partielle Neubewertung erfuhr der Kaiser mit dem Aufkommen des chinesischen 

Nationalismus in den 90er Jahren. Im Rahmen der politisch motivierten Verankerung nationaler Größe 

in der Geschichte galt Qi Shi Huangdi nun als Begründer des chinesischen Großreichs, als Vorläufer 

eines mächtigen chinesischen Nationalstaats und somit als derjenige, der die Grundlagen für die 

territoriale Expansion Chinas und damit auch der Ausdehnung und Gebietsansprüche der heutigen VR 

China wesentlich mitbegründet habe.   

Während also aus konfuzianischer Perspektive eine klare Abgrenzung zwischen der Qin- und der 

Han-Dynastie besteht und diese Sicht auch noch in der Mao-Ära ihre Gültigkeit, wenn auch unter 



2 

 

umgekehrten Vorzeichen behielt, gibt es in der modernen historischen Literatur eine lange Diskussion 

um die Frage der Kontinuität oder des Bruchs zwischen der Qin- und der Han-Dynastie. Dabei lässt sich 

eine Tendenz erkennen, welche das konfuzianisch inspirierte Diktum der chinesischen 

Geschichtsschreibung, dass nämlich die Herrschaft der Han das genaue Gegenstück derjenigen der Qin 

gewesen sei, für einen Mythos hält. Der im zweiten Jh. v.Chr. zur vorherrschenden Schule 

aufgestiegene Konfuzianismus sah in Qin Shi Huangdi und seiner legalistisch inspirierten Regierung die 

Wurzel allen Übels und den Grund für die Kurzlebigkeit der Dynastie. Der Erfolg der Han-Dynastie sei 

dagegen in der Rückkehr zu konfuzianischen Praktiken begründet. Dieser Begründungszusammenhang 

hat für die chinesische Geschichtsschreibung sicherlich dazu beigetragen, eine markante Zäsur 

zwischen der Qin und der Han-Dynastie zu ziehen. Folgt man aber etwa der Argumentation von Mark 

Edwad Lewis in seinem The Early Chinese Empires: Qin and Han (2007), so wäre die Kontinuität 

zwischen der Qin- und der Früher Han-Dynastie deutlich stärker ausgeprägt als zwischen der Frühen- 

und der späten Han-Dynastie, die wenig mehr als den gemeinsamen Namen trügen. Was nun sind die 

Argumente für eine Kontinuität zwischen den beiden Dynastien, vom Ende des 3. Jhd.s vor Chr. ins 2. 

Jhd.? Das wichtigste ist die Kontinuität im Bereich der Institutionen. Das von den Qin begründete 

Kaisertum und die Zentralstaatlichkeit hatten Bestand und auch die damit verbundene 

Verwaltungspraxis weisen bei durchaus relevanten Modifikationen große Kontinuitäten auf bis zu 

partiell legalistischen Regierungsmethoden; auch das territoriale Expansionsbestreben war zumindest 

der Qin und der mittleren Phase der Frühen Han gemeinsam. Was spricht andererseits gegen die These 

der Kontinuität? In bewusster Absetzung von der Praxis der Qin-Herrschaft hatte der Gründungskaiser 

der Han erneut Belehnung vorgenommen. Dies mag praktischen Gründen geschuldet gewesen sein, 

wurde von den Konfuzianern aber als Anerkennung ihrer Ideologie und politischen Vorstellungen 

interpretiert. Allerdings wurden die Belehnungen später wieder rückgängig gemacht, sie erzielten 

insofern nur eine vorübergehende Wirkung von ca. einem Jahrhundert. Im Gegensatz zu den 

Qin-Herrschern erlaubte die Han-Dynastie außerdem eine ideologische Pluralität, die den Aufstieg des 

Konfuzianismus begünstigte. Alle Vergleiche sehen sich aber mit der Problematik konfrontiert, dass die 

Qin-Dynastie so kurzlebig war, dass sie nur an der Herrschaft des Gründungsherrschers bemessen 

werden kann, während die Frühe Han ihre Herrschaft über knapp zwei Jahrhunderte stabilisieren 

konnte. Dabei spielt in allen Dynastien die Figur des Gründungskaisers immer eine Sonderrolle, welche 

spätere Entwicklungen zwar aufgleist, nicht aber im Detail definieren kann. Unabhängig davon, ob man 

die Elemente der Kontinuität zwischen der Qin und der Han für relevanter hält als die Unterschiede, so 

ist allein schon durch die Kürze der Herrschaftsperiode der Qin und die Dauer der Han, die Qin ein Art 



3 

 

historischer Prolog der Han.  

  

2. Gründung des Reichs und territoriale Expansion   

Über die Gründe für den Erfolg des Staates Qin im Kampf der verbleibenden Sieben Staaten der Epoche 

der Streitenden Reiche gibt es unterschiedliche Ansichten in der wissenschaftlichen Literatur: Häufig 

angeführte Argumente sind eine Überlegenheit des westlichsten der Staaten der Streitenden Reiche in 

der Waffentechnik, der Wirtschaft und der Staatsorganisation. Eine ebenfalls oft vertretene These 

bindet diese Argumente zusammen, indem sie die Ansicht vertritt, dass die Qin durch ständige Kämpfe 

mit den nicht-chinesischen Völkern im Westen ein militarisiertes und militärisch erfahrenes 

Staatswesen gewesen sei, das all seine Ressourcen in die militärische Operationsfähigkeit steckte und 

damit zu einem Militärregime wurde. Das heißt ferner, dass zur Finanzierung des Militärs eine 

Wirtschaft und Administration entwickelt wurde, die auf die Steigerung der landwirtschaftlichen 

Erträge und somit den Zuwachs an Einwohnern und steuerlichen Ressourcen in einem zentralisierten 

System ausgerichtet gewesen sei. Zeugnisse dieser Politik sind massive Dammbauprojekte, die 

Regulierung des Handwerks und des Rechts, etwa in der konsequenten Durchsetzung der Sippenhaft. 

Mit der zentralistischen Politik hatte die Administration der Qin das zhou-zeitliche Lehenssystem 

radikal hinter sich gelassen und das Herrschaftsgebietes in Kommandanturen (jun 郡) eingeteilt. All 

dies erfolgt in einer Kontinuität legalistischer Herrschaft seit dem 4. Jh. v. Chr.: 361 v. Chr. Bekannte 

Vertreter dieser Schule, die als hohe Beamte oder als Kanzler im Staate Qin dienten waren Shang Yang 

商鞅, Lü Buwei 吕不韦 (gest. ca. 235) und schließlich Li Si 李斯 (gest. 208 v. Chr.) gelten als 

Architekten des Erfolges. Entscheidende und datierbare Schritte des Aufstiegs des Staates Qin sind:  

- 325 Anmaßung des Königstitels Qin wang 秦王  

- 314 entscheidender Sieg über die Westvölker  

- 311 Expansion nach Sichuan  

- 278/277 Expansion ins Hantal (Han shui 汉水), i.e. Territorium der Chu in Hubei  

- Allianz Nord-Süd (Leitung von Chu), vs. Ost-West (Leitung von Qin + Qi)  

- 256 Eroberung von Zhou, Qin erzwingen Abdankung des Königshauses und die formale Übertragung 

des Himmelsmandats auf die Könige der Qin  

- 246 Thronbesteigung des späteren Dynastiegründers als Qin Zheng wang 秦政王  



4 

 

- Im Zeitraum von 230-222 Eroberung von Han, Wei, Zhao, Yan 222  

- Eroberung von Chu 223 und schließlich Sieg über Qi 221  

Binnen eines Jahrzehnts und zehn Jahre nachdem Zheng wang den Thron bestiegen hatte, war es ab 

230 v.Chr. dem Teilstaat Qin somit gelungen den gesamten Kulturraum der Chinas und mehr als das 

Herrschaftsgebiet der Zhou unter ihre Kontrolle zu bringen.  

Nach Gründung des Kaiserreichs ging die territoriale Expansion v.a. im Süden des Reichs weiter. In 

Südchina wurde das heutige Guangdong als Kommandantur Hainan 海南 mit Sitz Panyu 番禺 

(heutiges Kanton) eingegliedert, es folgte die Kommandantur Xiang 象郡 (heutiges Hanoi), Fujian (Min 

闽) und Guilin/Guangxi 桂林. Des Weiteren gab es militärische Expeditionen ins Ordos-Gebiet und 

nach Nordosten, ins Liaodong 辽东 Gebiet, wodurch die Herrschaft bis nach Nordkorea ausgedehnt 

werden konnte. Allerdings muss man sich die Herrschaft in den neu eroberten Gebieten anders 

vorstellen als in den Kerngebieten des Reichs. Kommandanturen in den Grenzregionen waren vor allem 

mit militärischen Einrichtungen versehen, die sich aber in einer weitgehend fremden kulturellen 

Umgebung behaupten mussten. Die ethnischen, kulturellen und ideologischen Differenzen konnten in 

der Ära der Qin-Dynastie in diesen neu eroberten Gebieten nicht annähernd überwunden werden. Es 

handelte sich in diesen Gebieten insofern eher um eine chinesische Besatzungsmacht, denn um eine 

Vereinigung homogener Gebiete. Zur Anbindung an das eigentliche Reichsgebiet erfolgte eine gezielte 

Besiedelung der neu eroberten Gebiete mit Veteranen und Strafgefangenen chinesischer Ethnien.  

  

3. Reformen und Verwaltung des Reiches  

Als Hauptstadt des Reiches diente weiterhin die alte Hauptstadt des Königreichs Qin Xianyang 咸阳, 

am Weifluss (Weihe 渭河) nördlich des heutigen Xi’an 西安. Das gesamte Reich wurde nun in 

Kommandanturen und Kreise (jun xian 郡县) eingeteilt. Die Gouverneure wurden von der Zentrale 

eingesetzt, die Ämter waren zeitlich begrenzt und nicht erblich; im Gegensatz zur Belehnungspraxis ist 

hierbei das Ziel einer konsequenten Zentralisierung der Macht erkennbar. Die ehemaligen 

Lehensfürsten wurden daher gezwungen in der kaiserlichen Hauptstadt Residenz zu nehmen. Dadurch 

waren sie ihrem Machtgeflecht entzogen und konnten von der Qin-Regierung überwacht werden.   

Der neue Herrscher suchte nun auch nach einem neuen Titel für seine gewachsene Macht. Da der Titel 

König (wang 王 ) verbraucht und der Titel Oberherrscher (ba 霸) dem neuen zentralistischen 

Staatsgefüge nicht angemessen war, kam es zu einer gänzlich neuen Benennung, die als 



5 

 

Herrschaftstitel für die restliche Kaiserzeit Bestand haben sollte. Gemäß den historischen Quellen fiel 

die Wahl auf Anraten des Kanzlers Li Si auf den Titel Huangdi 皇帝. Der Begriff war in der Bedeutung 

von ‚erhabener Ahn‘ seit den Shang bekannt und somit ursprünglich wohl ein Begriff aus dem 

religiösen Kontext und weniger aus dem politischen. Nach der Einführung des neuen Herrschaftstitels 

Huangdi sollte nach der Vorstellung des ersten Kaisers außer dem Titel keine persönlichen Namen im 

Titel geführt werden, sondern nach seinem Anfangskaisertum (Shi Huangdi 秦始皇帝) sollte der 

zweite, dritte Huangdi (秦二皇帝， 三皇帝) etc. folgen. Diese rational anmutende Bezeichnungspraxis 

darf aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass die Intention der Denomination mit Sicherheit die 

Kenntlichmachung einer universalen Herrschaft mit einer Position jenseits aller anderen Sterblichen 

gemeint war. Insofern mag die Übersetzung mit Kaiser angemessen sein. Vom Huangdi, so die neue 

Vorstellung, ging alle Macht auf der Welt aus, nur von ihm unmittelbar ließ sich Regierungsgewalt 

ableiten. Es ging insofern weder um die Legitimation der Macht durch eine höhere Instanz, wie dem 

Himmel, noch um die Weitergabe der Macht mittels Belehnung, sondern um Verfügung von Macht in 

einem zentralistischen System. Dies äußerte sich in der Restrukturierung des Reiches genau so, wie in 

den neu eingerichteten Opferriten, die nur der Kaiser selbst durchführen durfte. In der Qin-Zeit waren 

dies insbesondere die feng und shan 封禅 Opfer. Diese wurden an bestimmten Orten wie dem 

Taishan 泰山 vom Kaiser durchgeführt, richteten sich an die höchsten Mächte (Himmel, Ahnen, 

Berggottheiten) und eine Inschrift gedachte dieser Zeremonie:  

„Die Klarheit des Huangdi erleuchtet prüfend die vier Ecken der Welt (tianxia 天下). … 

Was innerhalb der sechs Weltrichtungen liegt, das ist die Erde des Huangdi.“1   

Der Kaiser erleuchtet hier die Welt, nicht der Himmel oder die Geister, es ist gewissermaßen der Kaiser 

der selbst die Geister in die Pflicht nimmt und nicht umgekehrt. Der Titel Huangdi, sollte fortan von 

allen chinesischen Herrschern der nachfolgenden Dynastie verwendet werden, wenn auch der 

Zentralismus nicht in der gleichen Konsequenz und Rigidität erhalten bleiben sollte.   

Die vom Legalismus inspirierte Rationalität und Zentralisierung der Macht auf einen Herrscher äußerte 

sich auch in einer Vielzahl von Normierungen. Alle staatlich kontrollierten Gebiete der Gesellschaft und 

nicht nur die Gesetze sollten einheitlichen Standards unterworfen werden, so wurden Gewichte und 

Maße, Münzen, die Spurbreite von Straßen, die Schrift etc. reformiert und meist gemäß der etablierten 

Regeln des spät-zhou-zeitlichen Staates Qin vereinheitlicht. Nicht alle dieser Normierungen konnte in 

                                                             
1 Inschrift Langya-Terrasse in Shandong, nach Trauzettel, Das chinesische Kaiserreich. Xi’an S.31 



6 

 

der Kürze der Dauer der Qin-Herrschaft auch umgesetzt werden. So war der Staat gar nicht in der Lage 

so viele Baoliang-Münzen (runde Münzen mit quadratischem Loch) zu prägen, als dass er die anderen 

regionalen Währungen hätte ersetzen können, weshalb die alten Währungen nolens volens vorerst 

weiter toleriert wurden. Die im alten Staat Qin übliche Kleine Siegelschrift (xiaozhuan 小篆) hatte 

gegenüber der Großen Siegelschrift (dazhuan 大篆) zwar den Vorteil eines klaren Schriftbildes, war 

aber dennoch ein Ritzschrift und somit der technischen Entwicklung der Schriftproduktion mittels 

Pinsel und Papier gegenläufig, weshalb sie in der Han-Zeit von der Kanzleischrift (lishu 隶书) abgelöst 

wurde. Auch das riesige Straßennetz das alle Teile des Reiches mit standardisierten Straßen von einer 

Breite von 11,5 m auf einer Strecke von ca. 6800 km verbinden sollte, was in etwa dem des damaligen 

Römischen Reichs entsprach, konnte erst in der Han-Zeit fertiggestellt werden.   

Das dem Legalismus inhärent eingeschriebene Ziel einer rationalen Normierung im Dienste der 

Herrschaft sollte auch in ideologischer Hinsicht gelten. Allein der Legalismus sollte dementsprechend 

als offizielle Lehre erhalten bleiben. Im Jahre 213 kam es daher zu der berühmt-berüchtigten 

Bücherverbrennung. In Sima Qians Shiji wird dazu berichtet, dass anlässlich eines vom Kaiser 

einberufenen Banketts ein Gelehrter den Brauch der Einrichtung von Lehen als Vorbild auch für Qin 

angeregt haben soll, woraufhin der Kanzler Li Si eine berühmte Brandrede hielt, die dann zur 

Bücherverbrennung geführt haben soll:   

„Die Fünf Kaiser haben einander nicht wiederholt, und die Drei Dynastien einander nicht 

nachgeahmt. Jeder von ihnen hatte seine eigene Art zu regieren. Nicht weil sie einander 

entgegengesetzt waren, sondern weil die Zeitumstände sich gewandelt hatten. Nun haben 

Eure Majestät das große Werk geschaffen und den Ruhm für ungezählte Geschlechter 

erworben. Die törichten Anhänger der konfuzianischen Lehre aber wollen nicht begreifen. … 

Ehemals lagen die Lehensfürsten im Kampf miteinander und mit freigiebiger Hand luden sie 

die wandernden Gelehrten zu sich ein. Jetzt ist das Reich befriedet, Gesetze und 

Verordnungen gehen von Einem aus, die Familienvorstände im Volk verwenden ihre Kraft für 

den Ackerbau und andere Arbeiten. Die Vornehmen studieren Gesetze und Verordnungen, 

Regeln und Verbote. Die (konfuzianischen) Gelehrten aber nehmen sich nicht die Gegenwart 

zum Vorbild, sondern studieren das Altertum, um so die heutige Zeit herabzuwürdigen und 

Zweifel und Unruhe in den Massen zu erregen. … Jetzt wo Eure Majestät das Reich vereinigt, 

das Schwarze vom Weißen getrennt und die Einheit gesichert haben, da folgen sie ihrem 

privaten Lehrsystem, tuscheln miteinander, handeln gegen die Gesetze und lehren die 

anderen, dasselbe zu tun. Wenn sie hören, dass eine Verordnung ergangen ist, so erörtern sie 



7 

 

diese, jeder von ihnen auf der Grundlage seiner eigenen Lehre. Wenn sie im Palast sind, ist ihr 

Herz voll Widerspruch und wenn sie sich draußen bewegen, dann schwatzen sie auf den 

Gassen. … Wenn man unter solchen Umständen nicht für Abhilfe sorgt, so muss oben die 

Autorität des Herrschers sinken und sich unten die Bildung von Cliquen vollziehen. Das zu 

verhindern verlangt die Lage. Ich beantrage deshalb: Die Beamten in den Archiven sollen alle 

Annalen mit Ausnahme derer von Qin verbrennen; wer immer im Reich ein Exemplar des 

Shijing, des Shujing oder der Lehren der verschiedenen philosophischen Schulen besitzt, 

ausgenommen diejenigen, die das Amt eines vollkommenen Gelehrten (boshi 博士 ) 

innehaben, sollen diese Schriften dem betreffenden Präfekten oder Polizeikommandanten 

bringen, damit er sie verbrennt. Diejenigen, die es doch wagen, das Shijing oder das Shujing 

untereinander zu erörtern, sollen öffentlich hingerichtet werden. Diejenigen, die aufgrund 

des Altertums die Gegenwart herabsetzen, sollen samt ihren Angehörigen den Tod erleiden. 

Beamte, die von solchen Verbrechern Kunde haben, sie aber nicht zur Anzeige bringen, soll 

dieselbe Strafe treffen wie die Verbrecher. Wessen Bücher nicht dreißig Tage nach Erlass 

dieser Verordnungen verbrannt sind, der soll gebrandmarkt und zur Fronarbeit an die Große 

Mauer geschickt werden. Nicht vernichtet zu werden brauche Schriften über Heilkunde, 

Wahrsagekunst und Landbau.“2   

Es spricht viel dagegen, dass tatsächlich eine umfassende physische Bücherverbrennung stattgefunden 

hat, wahrscheinlich wurden etwa die Bücher in der kaiserlichen Bibliothek erst verbrannt, als in den 

Wirren des Untergangs der Qin, Xiang Yu, Xianyang bei der Einnahme niederbrannte und nicht schon 

während der tatsächlichen Herrschaftszeit von Qin Shi Huangdi. Dennoch sollte der Topos der 

Bücherverbrennung zu einem der wichtigsten Geschichten der konfuzianischen Geschichtsschreibung 

werden, die den Qin-Kaiser und seinen Kanzler fundamental diskreditierte. Unabhängig von der 

Einschätzung des Umfangs der Bücherverbrennung, handelt es sich sicherlich bei der Rede des Kanzlers 

Li Si um den Aufruf zur konsequenten Ausgrenzung anderer Schulen als der des Legalismus und seiner 

zentralistischen Herrschaft.  

  

4. Bauprojekte: Afang gong, Lange Mauer, Mausoleum   

Mit den Mitteln und Methoden des Qin-Staates und den Ressourcen des gesamtchinesischen Reichs 

                                                             
2 Shiji Kap. 6 (Zhonghua shuju Ausgabe, Beijing: S.254f. Zur Übersetzung vgl. Kuhn, Satus und Ritus: S.291 f.) 



8 

 

ging der Erste Kaiser nun auch Riesenprojekte an, deren Ausmaß ihm von den späteren Historikern als 

rücksichtslose Megalomanie angelastet wurde. Für diese Projekte wurden Zehntausende von Personen 

kontinuierlich im Frondienst abgestellt und Strafgefangene eingesetzt. Die bekanntesten und 

prominentesten Bauvorhaben waren:  

- Die kaiserliche Palastanlage in der Hauptstadt sowie sein Jagdpark Shanglin yuan 上林苑, bekannt 

unter dem Titel Afang gong 阿房宫, von des das Shiji berichtet, dass der Thronsaal des Palastes 675 

auf 112 Meter gemessen habe. Ein schlüssiger archäologischer Nachweis der Daten aus dem Shiji 

zum Palast existiert allerdings bis heute nicht. Für die Konfuzianer war vor allem der Jagdpark ein 

Zeichen der Verschwendung und wurde mit der Suche nach Unsterblichkeit des Kaisers in einen 

Zusammenhang zusammengebracht. Beides waren für die Konfuzianer ein untrügliches Zeichen für 

einen unmoralischen und selbstsüchtigen Herrscher.   

- Erstmals wurde ein Lange Mauer (changcheng 长城) zur Abwehr der nomadischen Fremdvölker 

errichtet. Einerseits ließ der Erste Kaiser alte, nunmehr inländische Mauern, die es zwischen den 

Teilstaaten des Zhou-Reiches seit der Ära der Streitenden Reiche gegeben hatte und die durch die 

Reichseinigung funktionslos geworden waren, schleifen und stattdessen eine neue 

zusammenhängende Mauer im Norden bauen. Dies bestand vorwiegend aus Stampferde und 

entspricht nicht der heute noch existierenden Langen Mauer. Ob sie wirklich zusammenhängend 

war, ist ungewiss.  

- Das Mausoleum für den Gründungskaiser (Qin ling 秦陵) war aus einem Bericht des Shiji historisch 

dokumentiert, wurde aber erst 1974 entdeckt und dann archäologisch erschlossen. Das Shiji widmet 

der Darstellung einige Aufmerksamkeit und gibt eine detaillierte Beschreibung:  

„Die Arbeiter gruben durch drei unterirdische Wasserläufe, die sie mit Bronze versiegelten, 

um die Grabkammer zu errichten. Die Grabkammer füllten sie mit [Modellen] von Palästen, 

Türmen und den hundert Ämtern, ferner mit kostbaren Gefäßen und Steinen sowie 

wunderbaren Kostbarkeiten. Handwerker wurden beauftragt, Armbrüste mit mechanischen 

Auslösern zu installieren, die auf Eindringlinge ihre Bolzen abschießen würden. Die 

verschiedenen Ströme des Reiches, der Yangzi und der Huanghe, selbst der Große Ozean 

wurden mit Quecksilber nachgebildet. Eine mechanische Einrichtung hielt sie fließend in 

Bewegung. Oben war das Himmelsgewölbe dargestellt und unten die Topographie der Erde. 

Die Lampen wurden mit Walfischöl gespeist, damit sie für immer brennen würden, ohne zu 

verlöschen. … Schließlich pflanzte man Bäume und säte Gras [auf den Grabhügel], um ihm das 



9 

 

Aussehen eines Berges zu geben.“3   

Die Errichtung des Grabes war somit schon immer aus den historischen Quellen bekannt, auch die Lage 

des Grabes war aufgrund der Sichtbarkeit des überirdischen Tumulus unübersehbar, allerdings war das 

Grab nicht geöffnet worden und der Umfang der begleitenden Gruben war völlig in Vergessenheit 

geraten. Gerade weil der Grabhügel immer sichtbar war, ging man davon aus, dass er längst geplündert 

sei. Dann kam es im März 1974 zu einer der spektakulärsten Entdeckungen der Archäologie und zwar 

durch Zufall: beim Graben eines Brunnens stieß ein lokaler Bauer auf Tonfiguren. Die systematischen 

Ausgrabungen begannen dann nach Maos Tod im Jahr 1976. Sie beförderten über 8000 lebensgroße 

Figuren in verschiedenen Gruben ans Licht, darunter die sogenannte Terrakotta-Armeewurden. Das 

eigentliche Grab ist allerdings bis heut noch nicht geöffnet.    

Die mehrere Kilometer östlich der Hauptstadt gelegene Grabanlage übersteigt alles, was man von 

früheren Herrschern kennt. Dabei sind nicht nur der eigentliche Grabhügel und die ihn unmittelbar 

umgebenden Gebäude Teil der Anlage, sondern diese erstreckte sich über einen erheblichen Teil des 

Wei-Tals. So befinden sich die größten Grabungssektoren in drei Kilometern Entfernung vom 

eigentlichen Grabhügel. Es wird vermutet, dass die Aufstellung der Armee zur offenen Seite des Tals 

hin, eine reale Gefechtsformation zum Schutz des Grabhügels nachstellt. In einer unterirdischen Anlage 

findet sich in den großen drei Gruben eine ganze Armee aus Terrakotta, mit Fußsoldaten, 

Bogenschützen, Gefechtswägen und Generälen. Die Balken, die die Stollen abstützen wiesen bei der 

Ausgrabung Brandspuren auf und es wird vermutet, dass bei der Eroberung der Hauptstadt durch Xiang 

Yu bewusst Feuer gelegt wurde und ein Teil der Konstruktion einstürzte. Daher sind nicht alle, der 

ursprünglich mehrere Tausend Tonfiguren erhalten und der Einsturz sowie das eindringende Wasser 

haben die verbleibenden zum Teil schwer beschädigt. Dennoch lässt auch der verbleibende Teil einen 

Eindruck von dem riesigen Projekt zu. Da man auf dem Gelände auch einen Teil der Werkstätten 

gefunden hat, lässt sich auch einiges über den Produktionsprozess der Figuren sagen. Die 

Grundstruktur aller Figuren wurde wohl in einer arbeitsteiligen fast protoindustriellen Weise 

hergestellt. Auf diesen Rumpf wurde dann ein Finishing mit Ton und Farbe aufgetragen, das den 

Soldaten unterschiedliche Erscheinungsweisen verlieh. Diese waren wohl nicht so sehr als individuelle 

Distinktionsmerkmale gedacht, sondern sollten auf unterschiedliche Ethnien, Typologien von Soldaten 

und vor allem auf Ränge verweisen. Die farbliche Fassung ist zwar bei keiner der Figuren vollkommen 

erhalten, dennoch sind ausreichend Farbreste verblieben, die eine Rekonstruktion der Farbigkeit 

                                                             
3 Shiji Kap. 6 (Zhonghua shuju Ausgabe, Beijing: S.265. Zur Übersetzung vgl. Kuhn, Satus und Ritus: 294. 



10 

 

erlauben. Der Farbauftrag bestand aus einer Grundierung, von der nicht ganz klar ist, warum sie 

erfolgte, das sie  funktional nicht notwendig war, einer Lackierung in meist zwei Schichten, die eine 

Schutzfunktion hatte, und einem oberen Farbauftrag. Die Rekonstruktionen zeigen sehr farbenfrohe 

und dabei höchst realistische Figuren.  

Die Armee stellt den größten Teil des Personals der Terrakottafiguren, es sind aber auch weitere 

Berufsgruppen des höfischen Lebens vertreten, etwa Beamte, Stallknechte, Musiker oder Artisten. An 

der Grabanlage selbst wurde ein Bronzewagen gefunden, der anders als die anderen Figuren nicht in 

Lebensgröße ausgeführt ist, von dem Archäologen aber annehmen, dass er dem Reisewagen des 

Kaisers entspricht, mit dem er sein riesiges Reich inspizierte und in dem er wohl auch starb. Weiterhin 

fand sich ein ursprünglich wohl mit Wasser gefüllter Graben, an dem verschiedene Bronzevögel 

standen. Da sich darunter auch Kraniche befinden, die als Symbol der Langlebigkeit gelten, bringen 

manche Historiker dies in Verbindung mit der Suche nach Unsterblichkeit des Ersten Kaisers.   

Nicht nur die Dimension der Grabanlage, sonder auch die Ausführung stellt eine neue Qualität der 

kaiserlichen Grabarchitektur dar. Das Konzept der Anlage und die naturalistisch Darstellung der Figuren 

erlauben einen tiefen Einblick in die Epoche und das kaiserliche Selbstverständnis.  

  

5. Untergang der Qin-Dynastie  

In seinen letzten Lebensjahren war Qin Shi Huangdi besessen von dem Gedanken der Suche nach der 

Unsterblichkeit. Die Vorstellung von Unsterblichen und Unsterblichkeit war im Laufe des 4./3. Jh.s weit 

verbreitet. Ob Qin Shi Huangdi mit seiner Vorstellung nach Unsterblichkeit vom Maß des Üblichen 

abwich oder ob auch dies ein Konstrukt zur Delegitimation der Qin han-zeitlicher Historiker ist, muss 

offen bleiben. In der han-zeitlichen Geschichtsschreibung werden die Versuche des Qin-Kaisers, die 

Unsterblichkeit zu erreichen jedenfalls ausführlich geschildert. So soll Qin Shi Huangdi riesige 

Gartenanlagen als eine Art Landeplatz für Unsterbliche angelegt haben und Expeditionen von 

Jünglingen ins Ostchinesische Meer auf der Suche nach den Inseln der Unsterblichen ausgesandt haben, 

die allerdings nicht zurückkamen. Er selbst verstarb 210 v. Chr. auf der Rückkehr von einer seiner vielen 

Inspektionsreisen im Reich. Sein Tod auf der Rückreise von Shandong im Überlandwagen wurde 

tagelang geheim gehalten. Dies soll auf Veranlassung des Kanzlers Li Si erfolgt sein, um ihm die Zeit zu 

geben, den letzten Willen es Kaisers zu fälschen und so die Thronfolge in seinem Sinne zu manipulieren. 

Statt des vom verstorbenen Kaiser favorisierten ältesten Sohnes, wurde der jüngere zum Zweiten 

Kaiser (Qin Er Huangdi 秦二皇帝) ernannt. Das Reich überlebte den Tod seines Gründers allerdings 



11 

 

nur um zwei Jahre. Im Jahr 209 brachen die ersten großen Bauernaufstände unter den Anführern Chen 

Sheng 陈胜 und Wu Guang 吴广 aus und im Jahr 208 wurde der zuvor beherrschende Kanzler Li Si 

auf Betreiben des obersten Hofeunuchen Zhao Gao 赵高  in der Hauptstadt hingerichtet. Die 

Strukturen der zentralen Macht waren somit in Auflösung begriffen, während im Land Aufstände 

tobten.  

Zur Unzufriedenheit der ländlichen Bevölkerung, die unter den Frondiensten und der Steuerlast litt, 

kam die Unzufriedenheit des entmachteten Adels noch aus der Zeit der Streitenden Reiche. Dennoch 

waren es zwei Kriegsführer ohne adeligen Hintergrund, die zu den mächtigsten Figuren des Aufstandes 

wurden und den Bürgerkrieg unter sich entschieden. Der anfangs erfolgreiche Xiang Yu 项羽 (232-202) 

wurde zur mächtigsten Figur des Aufstandes und zu einem der exemplarischen, wenn auch tragischen 

Helden der chinesischen Geschichte. Als charismatischer Feldherr gelang es ihm die antikaiserlichen 

Kräfte zu vereinigen und vom südlichen Chu aus, den Aufstand ins Inland zu tragen. Unter ihm diente 

auch ein gewisser Liu Bang 刘邦 (gest. 195). Dieser war ein Bauer, der vom Frondienst am Kaisergrab 

geflohen war, und sich den Rebellen angeschlossen hatte. Als erfolgreicher Führer einer Militäreinheit 

wurde er von Xiang Yu mit dem Titel eines Marktgrafen von Han 汉, nach dem Fluss Hanshui in Hubei, 

belohnt. Allerdings machte er sich mit seiner Einheit selbständig und führte den entscheidenden 

Angriff auf die Hauptstadt der Qin-Dynastie durch. Im Wei-Tal schlug er die kaiserliche Armee und 

eroberte die Hauptstadt Xianyang im November 207 v.Chr. Dort hatte mittlerweile der Eunuch Zhao 

Gao auch den zweiten Kaiser ermorden lassen und dessen Cousin inthronisiert, wobei dieser dann 

wiederum Zhao Gao umbringen ließ. Liu Bang tötete den letzten Herrscher der Qin bei der Eroberung 

der Hauptstadt nicht. Dies tat dann Xiang Yu, der die Hauptstadt zwei Monate später, Anfang 206 

nochmals eroberte und ein Massaker anrichtete.  

Im Folgenden kam es zu einem Krieg, bei dem sich die beiden Hauptkräfte, die Armeen von Xiang Yu 

und Liu Bang gegenüberstanden, der vier Jahre bis zu Xiang Yus endgültiger Niederlage und seiner 

Selbsttötung 202 v. Chr. andauerte. Bereits 206 v. Chr. hatte allerdings Liu Bang seine Han-Dynastie 

ausgerufen. Auch wenn er erst 202 das gesamte Territorium der vormaligen Qin kontrolliert, so gilt 

doch 206 v.Chr. als Beginn einer neuen Ära, der Han-Dynastie.  

   

  

 



12 

 

II. Han-Dynastie   

 

1. Abschnitte der Han-Herrschaft  

Die Han-Dynastie gilt als geschickter Erbe der Qin-Dynastie und als diejenige dynastische Epoche der 

frühen chinesischen Kaiserzeit, welche die Staatlichkeit Chinas als Zentralstaat definitiv begründet hat. 

Dies kann aus der Dauer der Dynastie, der territorialen Ausdehnung des Reiches, der Administration 

aber auch aus den sozialen, wirtschaftlichen und kulturellen Entwicklungen begründet werden. Im 

traditionellen chinesischen Selbstverständnis sind die drei Dynastien, die über einen langen Zeitraum 

eine große territoriale Einheit kontrollieren und verwalten konnten und von ethnischen Han beherrscht 

wurden, nämlich die Han, die Tang und die Ming, daher die bedeutenden historischen Dynastien, die 

auch wesentlich sind für das Verständnis Chinas als moderne Nation.   

Die Han-Dynastie wird, wie bereits die Zhou-Dynastie, chronologisch in eine westliche und östliche, 

respektive frühere und spätere eingeteilt. In der chinesischen Geschichtsschreibung der Han-Zeit selbst 

war von der Han-Dynastie und der Späteren Han (Hou Han 后汉) die Rede. Die Han-Dynastie 

entspricht somit der westlichen Han und die Hou Han den Östlichen Han. Wie in der Zhou Dynastie 

auch erfolgte in der Han die Verlegung der Hauptstadt von Chang’an 长安, dem heutigen Xi’an nach 

Luoyang. Damit ist die Bezeichnung von Westlicher und Östlicher Han-Dynastie möglich, systematisch 

verwendet wurde sie aber erst mehr als ein Jahrhundert nach Ende der Han-Dynastie, als nämlich die 

Jin-Dynastie (Jin chao 晋朝) aus dem Norden vertreiben wurde und im heutigen Nanjing, also 

eigentlich im Süden eine neue Hauptstadt gründete und sich dann als östliche Jin (Dong Jin 东晋) 

bezeichnete, um ihre eigene prekäre Herrschaft dadurch in eine imperiale Tradition der Zhou und Han 

zu stellen und zu legitimieren. Erst dadurch wurde auch die Bezeichnung Westliche und Östliche Han 

geläufig.  

  

2. Territoriale Ausdehnung und Auswirkungen auf Ostasien (Xinjiang, Nordostasien: Korea) 

Die meisten historischen Darstellungen der Han-Zeit betonen neben dem Aufbau einer Bürokratie und 

dem Aufstieg des Konfuzianismus den Aspekt der militärischen Erfolge und der territorialen 

Ausdehnung. Mit einer gewissen zeitlichen Parallelität zum römischen Reich entstand mit dem 

Han-Reich am anderen Ende des eurasischen Kontinents ein ähnlich großes und mächtiges Reich wie in 

Europa. Beide Reiche hatten mit knapp 60 Mio. Einwohnern auch eine ähnlich große Bevölkerung, wie 



13 

 

aus dem jeweiligen Zensus um die Zeitenwende hervorgeht.  

Die Han erbten das Territorium der Qin und konnten es im Laufe ihrer Herrschaft nicht nur halten, 

sondern sogar noch ausdehnen. So entstand ein Reich von den asiatischen Tropen im Süden, bis an die 

Grenzen der Steppen im Norden mit einem Anschluss nach Westen, bis jenseits des heutigen Xinjiang 

ins Ferghana-Tal, dem heutigen Kirgistan und Usbekistan und dem Pazifik als Grenze im Osten, 

einschließlich der Herrschaft über den nördlichen Teil der koreanischen Halbinsel. Für die Expansion 

über das Territorium der Qin-Dynastie hinaus war vor allem Han Wu di, der fünfte Herrscher der 

Dynastie verantwortlich, der über einen langen Zeitraum von 140 bis 86 v.Chr. regiert hat.  

Mit dem Niedergang der Qin und in den frühen Jahren der Han war die aktive Militär- und 

Expansionspolitik im Norden vorübergehend zum erliegen gekommen, da das Kaiserreich mit der 

inneren Konsolidierung befasst war. Die in den chinesischen Texten der Epoche als Xiongnu 匈奴 

bezeichneten nördlichen Nomadenvölker drangen daher immer wieder über das Ordosgebiet (Shaanxi) 

und das Fental (Shanxi) nach China ein. Die ersten Kaiser betrieben eine Art Beschwichtigungspolitik 

gegenüber den Xiongnu, indem sie ihnen einerseits Waren schickten, etwa große Mengen vor allem an 

Seide, und außerdem mittels einer Heiratspolitik, bei der chinesische Prinzessinnen mit 

Xiongnu-Herrschern vermählt wurden. In der Regierungszeit des posthum nicht umsonst als kriegerisch 

bezeichneten Kaisers Wu di 武帝, gingen die Han dann in die militärische Offensive. Auf der Grundlage 

einer wirtschaftlichen und staatlichen Konsolidierung unternahm der Kaiser ausgedehnte Feldzüge, die 

sich primär gegen die Xiongnu richteten. Aufgrund der Erfolge und des damit einhergehende 

territorialen Ausgriffs bescherten diese Feldzüge China auch ein neues Weltbild. Der geographische 

Horizont hatte sich deutlich ausgeweitet, andere Ethnien und Kulturen wurden zum Gegenstand 

historischen und literarischen Interesses. Für die Erschließung des Westens steht vor allem der Name 

des Generals Zhang Qian 张骞. Dieser hatte sich 139 v.Chr. mit einer Expedition auf die Suche nach 

dem in den chinesischen Quellen Yuezhi 月氏 genannten Volk und Staat im fernen Westen begeben. 

Diese galten als Gegner der Xiongnu und somit als mögliche Verbündete der Han. Auf seiner ersten 

Reise in den Westen mit einem kleinen Expeditionskorps erreichte der General Zhang Qian das Gebiet 

des heutigen Afghanistan und fand dort die Yuezhi, wohl das Volk, das von den Griechen als 

Indoskyther bezeichnet wurde. Allerdings kam es zu keiner Allianz, Zhang Qian wurde vielmehr von den 

Xiongnu auf der Rückreise gefangengenommen und kehrte erst nach 13 Jahren und einer 

abenteuerlicher Flucht 126 v.Chr. an den Han-Hof in Chang’an zurück. In der Folge wurde zu einer 

großen Expedition gerüstet, bei der dann ab 124 v. Chr. die Truppen von Han Wu di in den Westen 

unter dem von Zhang Qian weit in den Westen vorstießen. Diese Expeditionen wurden mit sehr 



14 

 

mobilen Heeren (bis zu 100 000 Reiter) geführt und es gelang der Han-Dynastie die Macht der Xiongnu 

im Norden dauerhaft zu brechen und in den Jahren 104-101 bis ins Ferghanatal vorzudringen. Kaiser 

Wu soll vor allem von den dortigen Pferden fasziniert gewesen sein, den sogenannten Himmelspferden 

(tianma 天马). In seiner zweiten Expedition nach Westen gelangte Zhang Qian bis nach Persien und 

brachte Berichte von einem großen Reich im fernen Westen mit, das als Da Qin 大秦 bezeichnet 

wurde und von vielen Historikern als chinesische Bezeichnung für das Römische Reich angenommen 

wird.   

Ebenfalls in der Ära Han Wudis wurde Fujian, das nördliche Vietnam, sowie weite Teile Koreas und 

phasenweise auch Teile der späteren Mandschurei und Yunnan erobert. Insbesondere die Expansion 

nach Nordosten, in den Bereich der späteren Mandschurei und der koreanischen Halbinsel sollten 

einen für die Geschichte Ostasiens prägenden Einfluss ausüben. Der territoriale Ausgriff brachte 

einerseits chinesische Güter und Vorstellungen in die Regionen, andererseits brachte es die Regionen 

nordöstliche des chinesischen Staatsgebietes in die chinesischen Quellen, weshalb wir ab diesem 

Zeitpunkt über Berichte zu Korea, dem heutigen Nordosten der VR China und darüber hinaus in 

chinesischen Quellen verfügen. 

Gemäß der sehr viel späteren koreanischen Quellen, soll Joseon 朝鲜, das zur Unterscheidung der 

Joseon-Dynstie (1392-1897) als Go-Joseon 故朝鲜 bezeichnet wurde, in legendärer Zeit im 3. Jt. v.u.Z. 

gegründet worden sein. In einer weiteren historisierenden Mythologie wird berichtet, dass Jizi 箕子 

(kor. Gija), ein aufrechter Beamter des letzten, moralisch verkommenen Shang-Königs, im 11. Jh. v.u.Z. 

den Hof verlassen habe und sich nach Korea begeben habe, um dort eine Herrschaft zu begründen, 

weshalb diese historisch ebenfalls nicht eindeutig belegbare Epoche als als Gija Joseon箕子朝鲜 (12. 

Jh. bis 2.Jh. v.u.Z.) bezeichnet wird. In chinesischen Quellen wird für diese Zeit von einem Handle mit 

gemusterten Fellen (wenpi 文皮) berichtet. Spezifischere Berichte zur Region beginnen im Shiji mit 

Berichten über die Übergangszeit von der Qin- zur Han-Dynastie (Kap. 115). Im Jahr 195 v.z.Z. soll 

demnach ein Adeliger des Staates Yan, der gegen die aufstrebende Han-Herrschaft erfolglos rebellierte, 

sich mit 1000 Mann nach Nordkorea zurückgezogen haben, in der Region des heutigen Pyongyang 

seinen Regierungssitz genommen haben. Dieser Weiman 卫满 (kor. Wiman) setzte, je nach Sichtweise 

die Herrschaft von Gu Jeoson fort oder aber gründete die Weiman Chaoxian (Wiman Jeoson 卫满朝

鲜), die von 194-108 Bestand haben sollte. Das Shiji berichtet, dass Korea in der Zeit für seine 

Metallprodukte bekannt gewesen sei. Das Jeoson der frühen Han-Zeit stand in Kontakt mit den 

weiteren Völkern Nordostasiens und wohl auch mit Japan, ließ sich aber nicht in Han Wudis Kampf 



15 

 

gegen die Xiongnu einbinden, weshalb es von China als feindliche Macht wahrgenommen wurde. Zu 

dem Zeitpunkt bestanden weitere Herrschaften in Nordostasien, die sowohl vom heutigen China als 

auch von Korea als Vorläufer der eigenen Herrschaft angesehen wurden. Im Kontext der heutigen 

Geographie befanden sie sich im Bereich dessen, was in der VR China heute als Dongbei 东北 

zusammengefasst wird und Nordkoreas. Eine besondere Bedeutung kommt unter diesen Herrschaften 

Puyo/Buyeo/Fuyu 夫馀 (2. Jh. v.u.Z. bis 3.Jh.) zu. Aus koreanischer Sicht besteht die Bedeutung darin, 

dass es als Vorläufer für Goguryeo 高句丽, das erste bedeutende historische Staatsgebilde auf der 

koreanischen Halbinsel angesehen wird und aus chinesischer Sicht, galt es als Verbündeter der Han 

gegen die Wiman Jeoson. Archäologische Funde aus der Region der heutigen Städte Jilin und 

Changchun belegen, dass Puyo als selbständige Kultur offensichtlich engen Kontakt zu China besaß. 

Die militärische Vernichtung von Wiman Jeoson im Jahr 108 v.u.Z. führte dann zur Errichtung von 

vier Han-Kommandanturen im Bereich des heutigen Nordkorea: Lelang 乐浪, Zhenfan 真番, Lintun 

临屯 und Xuantu 玄兔, die bis in 3. Jh. u.Z. bestehen bleiben sollten und einen noch engeren 

Austausch mit den Zentren chinesischer Kultur beförderten. 

Zur Konsolidierung der neu eroberten Regionen wurden in der Han-Zeit, wie schon in der Qin-Zeit, 

wurden Kommandanturen und militärische Posten in den neu eroberten Gebieten eingerichtet: In den 

Kommandanturen, die sich an die Besiedlungsgrenzen der Han anschlossen, wurde fernerhin eine 

aktive Bevölkerungs- und Besiedlungspolitik betrieben, in den regional ferneren Bereichen wurden 

lediglich militärische Posten eingerichtet, wobei die lokale Verwaltung den dort ansässigen 

nicht-chinesische Völker überlassen blieb. Man kann in diesem Sinne nicht von einer vollständigen 

Integration dieser neuen Gebiete ins chinesische Staatsgebiet sprechen, vielmehr handelt es sich eher 

um eine Art militärisch abgesicherte Expansionspolitik, welche nur in den grenznahen Regionen auch 

einen integrativen Charakter besaß. Im Rahmen der Siedlungspolitik in den zu Kommandanturen 

ernannten Grenzgebieten wurden vor allem ehemalige Militärangehörige angesiedelt, die 

Militärkolonien errichteten, die sogenannten tuntian 屯田. Dabei handelt es sich um wehrhafte 

Bauernsiedlungen von meist Militärangehörigen. Neben der Ansiedlung von Militärs kam es auch zu 

Umsiedlungsprojekten nach Naturkatastrophen, z.B. wurden 127 v. Chr. 100 000 Han-Siedler in die 

Region des Ordosbogens gebracht und 120 v. Chr. 700 000 Überschwemmungsopfer aus der Region 

des Zentrallaufs des Gelben Flusses ins nördliche Shaanxi verbracht. Des Weiteren versuchte man 

einen Teil der Nomadenvölker sesshaft zu machen und dadurch ins chinesische Herrschaftssystem 

einzubinden. Auf diese Weise entstand ein fließender Übergang staatlicher chinesischer Kontrolle in 

den Grenzregionen auch des unruhigen des Nordwestens und man könnte von einer Art kolonialer 



16 

 

Siedlungspolitik sprechen. In diesen neu mit Han-Chinesen besiedelten Regionen wie etwa dem 

heutigen Gansu aber auch entlang der durch von Richthofen sehr viel später als Seidenstraße 

bezeichneten Verbindusrouten im heutigen Xinjiang wurden in den letzten Jahrzehnten eine Vielzahl 

an archäologischen Dokumenten für den militärischen und kulturellen Ausgriff der Han gefunden. 

Darunter sowohl Kulturprodukte, wie man sie auch weiter im Inland finden kann, aber eben auch 

Objekte, die Zeugnisse eines kulturellen Austausches sind.  

  

3. Innenpolitische Konsolidierung   

Der Reichsgründer Liu Bang war ein Mann ohne adeligen Hintergrund, ein homus novus. Er konnte sich 

daher nicht auf Lehens-Strukturen aus der Epoche vor der Qin-Zeit stützten und wollte sich wohl 

andererseits nicht ausschließlich auf das verhasste System der zentralistischen Qin-Administration 

verlassen. Als er seinen Sieg über Xiang Yu errang, kam es daher zu einem Mischsystem der staatlichen 

Organisation der kaiserlichen Herrschaft. Formal blieben die Verwaltungsstruktur und die Einteilung 

des Reichs in Präfekturen aus der Qin-Zeit erhalten, faktisch kam es daneben aber zu Belehnungen. So 

entstanden im Osten des Reiches 10 große Lehen, in die auch noch über 100 Markgrafschaften 

eingesprenkelt waren. Diese machten 2/3 des Territoriums und der Wirtschaftskraft des Reiches aus. 

Zwar mussten diese Lehen Abgaben an die Zentrale entrichten, dennoch war klar, dass sie nicht unter 

unmittelbarer Kontrolle des Han-Hofes standen und damit potentiell auch eine Gefahr für den Bestand 

der Zentalmacht und somit der Idee eines beherrschenden Han-Kaisertums darstellten. Es war daher 

ein Anliegen aller Kaiser nach dem Gründungskaiser eine Konsolidierung der eigenen Macht auf Kosten 

der Lehen zu erreichen. Die Beschneidung der Macht der Lehensstaaten erfolgte in verschiedenen 

Schritten. In der Regierungszeit der Kaiser Wen di 文帝, Jing di 景帝 und Wu di wurde das 

Lehenssystem, das der Reichsgründer eingerichtet hatte, allmählich aber doch systematisch 

zerschlagen. Der erste Schritt war, in den Lehen, die ursprünglich an verdiente Mitstreiter des 

Reichsgründers vergeben worden waren, gezielt Familienmitglieder der Kaisersippe einzusetzen. Unter 

Wen di wurde für die Lehen dann die Primogenitur abgeschafft, was notwendig zur Spaltung der Macht 

der Lehen beitrug und bei jeder sich bietenden Gelegenheit wurden dann Lehen eingezogen. Dies 

geschah häufig unter einem Vorwand; so konnte ein vermeintliches rituelles Vergehen genügen, um 

der Zentralregierung die Handhabe zum Einzug der Lehen zu geben. Dieser Druck der Zentrale auf die 

Lehen führte schließlich zu Aufständen der Lehensnehmer. Als es unter Jingdi 154 v.Chr. zur 

sogenannten Rebellion der Sieben Königreiche kam, die von den Lehen Wu und Chu ausging, kam es zu 

einem militärischen Sieg der Han-Armee und zur Zerschlagung, respektive Reorganisation der 



17 

 

aufständischen Lehen. Ein weiterer wichtiger Einschnitt war die Hinrichtung von Liu An 刘安, dem 

einflussreichen Herrscher von Huainan 淮南 124 V.Chr. Liu An hatte wohl versucht parallel zum Hof in 

Chang’an einen ähnlich einflussreiche Hofhaltung im Süden Chinas aufzubauen und dafür gezielt 

Daoisten um sich geschart. In der Herrschaftszeit von Han Wu di wurden die Lehen dann weitgehend 

eingezogen und bis zum Ende der Westlichen Han spielten die Lehen keine relevante Rolle mehr. Bis 

zur Re-Zentralisierung der Macht hatte die Verleihung von Lehen zu Beginn der Han-Ära und deren 

nachfolgende Aufteilung allerdings zu einer Parallelität von Herrscherhäusern und –höfen geführt, der 

wir ein Vielzahl kulturell bedeutsamer Zeugnisse schulden, die sich insbesondere in den Grabanlagen 

dokumentieren. Seit den 70er und 80er Jahren wurde eine große Anzahl dieser Grabanlagen 

archäologische erschlossen. Sie dokumentieren nicht nur die Regionalisierung der Macht, sondern auch 

den Luxus der Oberschicht an verschiedenen Zentren und zugleich eine gewisse kulturelle Einheit der 

Han.   

- Die Kaisergräber der Han erstrecken sich entlang des Weiflusses nördlich der Hauptstadt von Ost 

nach West, beginnend mit der Grabanlage des vierten Han-Kaisers, Jing di 汉景帝 (Yangling阳陵). 

Das Grab selbst ist mit einem Tumulus bedeckt, zu dem eine lange Zugangsstraße führt. Auf dem 

Gelände des Kaisergabes finden sich Satellitengräber seiner engsten Angehörigen. In der Tradition 

der kaiserlichen Grabbeigaben fanden sich auch dort Terrakottafiguren in großer Anzahl. Anders als 

bei Qin Shi huangdi sind die Figuren aber nicht lebensgroß und waren mit beweglichen Armen 

ausgestattet und ursprünglich mit textilen Gewändern eingekleidet. Hier lässt sich eine 

Weiterentwicklung der Grabbeigaben in Kaisergräbern oder ein Nachwirken der Grabanlage von Qin 

Shi huandi feststellen.  

- Die Grabanlage des Liu Sheng 刘胜 und seiner Gattin Douwan窦绾, der Herrscher von Zhongshan

中山 unterscheidet sich in der Anlage deutlich, insofern als es eine Kammer in einem Felsen 

darstellt. Das ungestörte Grab zeugt von einer Glaubenswelt, in der die Toten wohl in einer 

körperlichen Unversehrtheit ins Jenseits gingen und für den Übergang oder die Zeit danach versorgt 

werden müssen. Es ist das erste Grab, in dem ein vollständiges Nephritgewand gefunden wurde. 

Einige Historiker gehen davon aus, dass diese Art der Bestattung den Mitgliedern der kaiserlichen 

Familie vorbehalten war. Das Verschließen der Körperöffnungen des Verstorbenen mit Jade sowie 

das Einkleiden der gesamten Leiche in ein aus mit Goldfäden zusammengehaltenen Jaderüstung aus 

Jadeplättchen kann mit Texten zu Unsterblichkeitsglauben in Verbindung gebracht werden. Auch 

das Räuchergefäß aus dem Grab, das wohl den mythischer Berg der Unsterblichen darstellt, zeugt 

von Vorstellung, dass der Verstorbene trotz seines Todes ins Reich der Unsterblichen eingehen 



18 

 

würde.  

- Das vielleicht bedeutendste Grab ist die ebenfalls ungeplünderte Grabanlage des Königs von 

Huainan, nahe dem heutigen Changsha. Ma wang dui 马王堆 wurde wie die Terrakotta-Armee 

1974 entdeckt und dann systematische archäologisch erschlossen. Das Grab ist ein traditionelles 

Schachtgrab und imponiert nicht durch seine Größe, sondern durch die Reichhaltigkeit seiner 

Grabbeigaben. Der Sarg war mit einem sogenannten seidenen und bemalten Totenbanner bedeckt, 

das wohl die bestattete Königin Dai in der Mitte zeigt, während die Figuren im oberen Teil 

(Sonnenrabe, Himmelskröte, Drachen) und im unteren Bereich als Regionen des Jenseits gedeutet 

wurden. In den Seitenkammern fanden sich ebenfalls kleine Figuren, aber eben auch luxuriöse 

Alltagsgegenstände, wie ein lackierter Essservit, daneben aber vor allem aber auch gut erhalten 

Schriften auf Seide, darunter eine Karte des damaligen China und die älteste Version des 

Laozi-Textes.  

- Die Grabanlage des Königs von Nanyue 南越王  (reg. 137-122), im heutigen Guangzhou, 

Guangdong 广东广州  stellt bereits ein Grab des neuen Typs dar. Die wohl nachträglich 

abgedeckten Räume wurden mit behauenen Steinquadern gesetzt und sind von einer 

charakteristischen Anordnung von Querräumen, auf die die eigentliche Grabkammer mit 

Nebenräumen folgt, gekennzeichnet. Das gesamte Grab wurde mit schweren Steinplatten 

abgedeckt.  

- Das Höhlengrab von Bin wang im heutigen Shaanxi wie auch die Katakombengräber von 

Mangdangshan, in Yongcheng, Henan  河南雍城，芒砀; gehören bereits in die Östliche oder 

Spätere Han. Sie seien hier dennoch bereits erwähnt, um die Entwicklung im Grabbau zu 

exemplifizieren. Beide Grabanlagen stellen eine Raumflucht dar, die wie ein unterirdischer Palast 

wirken. Sie sind dementsprechend gemauert und die Wände wurden selbst zu Flächen der 

Dekoration. Auch wenn diese vielfach nicht mehr erhalten ist, erlauben die Fragmente einen 

Einblick in die dekorativen Künste und die Thematiken der Epoche. Neben der Bemalung wurden 

auch Reliefziegel vermauert, die ebenfalls Szenen aus dem Leben der Epoche zeigen und sich besser 

erhalten haben als die farbige Ausmalung.  

- Eine weitere Besonderheit stellen die Kuppelgräber der Grabanlage in Helingol, Helinge‘er, Innere 

Mongolei, 内蒙古和林格尔aus der späten Westlichen Han-Zeit (Ende 2. Jh.) dar. Auch sie bestehen 

aus mehreren Räumen, deren Wände reich bemalt sind, die Räume selbst verfügen über eine 

gemauerte Kuppel. Dies mag dem Einfluss nomadischer Völker geschuldet sein, die Gemälde im 



19 

 

Grab sind allerdings von einer chinesischen Stilistik und Thematik geprägt.   

Bei allen Differenzen, zeigen diese Grabanlagen doch auch große Gemeinsamkeiten und 

dokumentieren die Ausdehnung der chinesischen Kultur bis ins heutige Südchina und jenseits der 

Grenzen von Nordchina. Die Funde in den Gräbern lassen zudem Schlüsse auf das höfische Leben zu 

und den dort gepflegten Luxus. Die raffinierte Palast-Lampe, die eine Dienerfigur trägt, aus dem Grab 

von Dou Wan zeigt wie die vielen Lackgegenstände auch ein sehr hohes Niveau an handwerklichem 

Können. Handwerker waren an den Höfen der regionalen Herrscher genauso angesiedelt wie am 

Kaiserhof selbst. Die Bronzespiegel geben in der Dekoration auf ihrer Rückseite häufig einen Einblick in 

die Glaubenswelt, insofern als dort neben höfischen Szenen vor allem Unsterbliche dargestellt wurden, 

im gezeigten Beispiel Xiwangmu 西王母 , die Herrscherin über das Westparadies. Die bereits 

erwähnten Reliefziegel sind insofern besonders aufschlussreich, als sie nicht nur einzelne Darstellungen 

enthalten, sondern ganze Szenen bildlich entwickeln und häufig Szenen des Palastlebens zeigen. Auch 

wenn nicht alles Dargestellte für bare Münze genommen werden kann, wie etwa die kaum zu 

bewältigenden akrobatischen Darbietungen aus Henan, so sind die akrobatischen Techniken selbst 

durchaus glaubhaft, genauso wie etwa die dargestellten Musikinstrumente, wie etwa die Sheng 笙 

aus Shandong. Die Metall-, insbesondere Bronzegefäße, die noch in der Zhou-Zeit als Grabbeigaben 

häufig vorkamen, verlieren dagegen in der Han-Zeit allmählich an Bedeutung. Sie finden sich zwar noch, 

werden aber allmählich erneut mit Tongefäßen ergänzt, was auf eine beginnende Entwicklung der 

Porzellanproduktion verweist.  

  

4. Einrichtung eines Verwaltungssystems  

Die beschriebene Konsolidierung nach innen und die Expansion nach außen setzte bei einem Staat der 

Dimension der Han-Dynastie ein funktionierendes Verwaltungssystem voraus. Verwaltungsstrukturen 

hatte es bereits nachweislich während der Shang-Dynastie gegeben, dennoch waren es die Qin- und 

die Han-Dynastie, welche die Grundlagen für das bürokratische System des kaiserlichen Chinas 

etabliert haben. Das zentralstaatliche bürokratische System der Qin- und Han-Zeit sollte über die 

Jahrhunderte vielfach modifiziert und angepasst werden, nie aber wurde es grundsätzlich in Frage 

gestellt und wirkt bis heute nach. Die Bedeutung des Verwaltungssystems für die chinesische 

Geschichte kann daher fast nicht hoch genug eingeschätzt werden; hinzu kommt, dass die Quellenlage 

zu Verwaltungsstrukturen, sicherlich aufgrund des Umstandes, dass Geschichtswerke von Beamten 

produziert wurden, die in der Regel in der Verwaltung tätig waren, sehr gut ist. Ein Sinologe, der sich 



20 

 

sehr intensiv mit Verwaltungsstrukturen befasst hat, war Etienne Balazs, der (Anfang 70er) meinte, es 

mache wenig Sinn, Chinas Geschichte der Kaiserzeit auf eine Feudalstruktur hin zu untersuchen, da die 

Bürokratie das wesentliche Merkmal chinesischer Staatlichkeit und Gesellschaft sei. Sowohl in der 

westlichen als auch in der chinesischen historischen Forschung hat die Beschäftigung mit dem 

Verwaltungssystem einen hohen Stellenwert und ist insbesondere in der chinesischen 

Geschichtsforschung häufig der Dreh- und Angelpunkt einer historischen Analyse. An dieser Stelle soll 

nur ein Überblick über die Strukturen der Bürokratie in der Han-Zeit gegeben werden.  

Die Qin-Zeit hatte mit ihren legalistischen Vorstellungen der Administration einen systematischen 

Vorrang eingeräumt, der nun inhaltlich und formal von der Han weitergeführt und zum Teil neu 

ausgestaltet wurde. Die Han-Dynastie weist insofern im Bereich der Verwaltung mit den Qin mehr 

Kontinuität als Diskontinuität auf, auch wenn die Verwaltung nunmehr nicht mehr ausschließlich dem 

Legalismus als Ideologie verpflichtet war und zu Beginn der Han-Zeit eine Doppelung in der kaiserlichen 

Administration und der Lehensadministration kannte.   

Die Strukturen der Regierung der Han-Herrschaft wurden unter den ersten drei Kaisern geschaffen, 

insbesondere unter Wendi, der aus konfuzianischer Perspektive zu den Idealfiguren chinesischer 

Herrscher gehört. Das kaiserliche Regierungssystem war auf der obersten Ebene dreigegliedert, in die 

Bereiche des Kanzlers (chengxiang 丞相 später zaixiang 宰相) der militärischen Leitung (taiwei 太尉) 

und des Zensorats (yushi dafu 御史大夫). Formal waren die Leiter dieser drei Einrichtungen, die 

zusammen auch als sangong 三公 bezeichnet wurden, gleichgestellt und wurden nach demselben 

Rang entlohnt. Faktisch kam dem Bereich des Zivilen trotz der stark militärischen Ausrichtung der 

Han-Zeit ein Primat insofern zu, als der Kanzler eine Art Priumus inter Pares war. Die besondere Macht 

des Kanzlers kam auch dadurch zum Ausdruck, dass ihm die Präfekten der Regionen und die Minister 

unterstanden. Minister und Präfekten hatten wiederum den gleichen Rang. Das Rängesystem 

entwickelte sich im Laufe der chinesischen Geschichte in 18 Ränge, 9 je AB. Die 9 Ministerien (jiuqing 

九卿) der Han-Zeit waren folgende:  

- Taichang 太常: Zeremonien/Ritenministerium insbesondere für kaiserliche Riten  

- Guangluxun 光禄勋: Rezeptionsministerium  

- Weiwei 卫尉 Kaiserliche Garde (Sicherheit des Kaiserhauses)  

- Taipu 太仆 Kaiserliches Transportministerium (kaiserliche Reisen)  

- Tingwei 廷尉 Höchstes Amt für Strafen/Vergehen außerhalb des Kaiserpalastes, insbesondere in 



21 

 

der Hauptstadt  

- Dahonglu 大鸿胪 Herold, kaiserliche Bekanntmachungen  

- Zongzheng 宗正 Familienenministerium, Minister für Regelung des kaiserlichen Clans  

- Dasinong 大司农 Ländereien   

- Shaofu 少府 Finanzen des kaiserlichen Haushalts  

Die neun Ministerien befassten sich somit vorwiegend mit der Verwaltung des kaiserlichen Hofes, und 

nicht mit der Verwaltung des Landes, dafür waren die sogenannten Büros des Kanzlers zuständig. Es 

gab folgende 13 Büros (cao 曹):   

- Xicao 西曹 Rekrutierung von Beamten  

- Dongcao 东曹 Beförderung und Demission von Beamten  

- Hucao 户曹 Finanzen des Kaiserhofs, Durchführung von Riten  

- Zoucao 奏曹 Memoranden  

- Cicao词曹  Zivilrecht  

- Facao法曹 Maße und Einheiten, Post  

- Weicao尉曹 Militärtransport und -versorgung  

- Zeicao贼曹 Kontrolle von Aufständen  

- Juecao决曹 Strafrecht  

- Bingcao 兵曹 Verteidigung  

- Jincao 金曹 Währung, Staatsmonopole  

- Cangcao 仓曹 Steuern, Getreidespeicher  

- Huangge 黄阁 Archive, Staatsekretariat  

Die Zuständigkeiten der Büros waren dabei nicht frei von Überschneidungen untereinander und mit 

den Ministerien, woraus die Notwendigkeit zu Kooperationen entstand, die aber auch Konflikte 

befördern konnte. Die Ministerien galten bei solchen Kompetenzüberschneidungen als höherrangig. So 

war das Büro für Haushalte (Hucao 户曹) für die Steuererhebung verantwortlich und somit für die 

Versorgung des kaiserlichen Haushalts und des Staates mit Finanzmitteln aus dem Land, das 



22 

 

Ministerium für Finanzen (Shaofu 少府) für die Verteilung der Mittel und den Input in den kaiserlichen 

Haushalt. Bei finanziellen Engpässen hatte somit das Ministerium die Kontrolle über die Verteilung von 

Mitteln zwischen Kaiserhaus und staatlichen Stellen.  

Bei der lokalen Verwaltung blieben die Regionen (jun 郡) und Kreise (xian 县) der Qin-Dynastie 

erhalten. Einer Region stand ein taishou 太守 vor. Die Lokalregierungen mussten jährlich Bericht 

erstatten (shangji 上计), wobei über Finanzen, die Bevölkerungsentwicklung, die Justiz, die Wirtschaft 

etc. nach klaren Vorgaben der Zentrale Rechenschaft abzulegen wer. Der Kanzler ernannte 

Gouverneure, das Zensorat entsandt Zensoren (cishi 刺史) zur – wie wir heute sagen würden, 

Evaluation oder zum QM-, welche die Lokalregierungen nach bestimmten Vorgaben unabhängig 

kontrollieren sollte. Damit war ein System von intraadministrativen Checks-and-Balances innerhalb 

eines insgesamt hierarchischen und zentralistischen Systems geschaffen, das ein hohes Maß an 

Stabilität im Beamtenapparat gewährleistete. Daneben entwickelt das Beamtentum selbst eine eigene 

Ethik, die auf der Loyalität zur Dynastie fußte. Aufgrund einer legalistisch strukturierten Verwaltung 

und eines zunehmend konfuzianisch gesinnten Beamtentums, kam es in der Han-Zeit zwischen 

legalistischen und konfuzianischen Vorstellungen unter den Beamten zu zum Teil ausufernden 

Debatten, letztlich war es aber vor allem die konfuzianische Ethik, die sich bei aller legalistischer Praxis 

als verbindlicher Standard durchsetzte und den konfuzianischen Beamten schuf. Die Idee der ethisch 

legitimierten Loyalität und der Legitimation staatlicher und gesellschaftlicher Hierarchien erwies sich 

als noch stärker gesellschaftlich und staatlich stabilisierend als der reine Legalismus. Die historische 

Erfahrung einer erfolgreichen Verbindung von legalistisch geprägter administrativer Praxis und einer 

konfuzianischen Ethik hat sicherlich wesentlichen Anteil am Aufstieg des Konfuzianismus als 

staatstragende Ideologie, die ihren institutionellen Anfang in der Han-Zeit hat.  

Eine entscheidende Errungenschaft des chinesischen Verwaltungssystems ist der Aspekt der 

Meritokratie. Die kaiserliche Sippe der Liu, die selbst nicht dem Adel entstammte, hatte wohl kein 

fundamentales Interesse dem alten Adel die Regierungsstrukturen und alten Privilegien aus der späten 

Zhou-Zeit zu überlassen. Es wurde daher im Laufe des ersten Jahrhunderts der Han ein Zugangssystem 

zur Beamtenschaft geschaffen, das formal allen offenstand, die dazu befähigt waren. In der Han-Zeit 

war der Zugang zwar noch nicht über ein unabhängiges Prüfungssystem geregelt, wie dies dann ab der 

Song-Zeit üblich werden sollte, vielmehr erfolgte der Einstieg in eine Beamtenkarriere über ein 

Empfehlungssystem. De facto rekrutierte sich die Beamtenschaft im Wesentlichen immer noch aus 

dem alten Adel, aber unter Berücksichtigung von meritokratischen Elementen, insofern als der 

Adelstitel selbst nicht auch schon ein Amt mit sich brachte, sondern das Ansehen erst aus der Leistung 



23 

 

in einem staatlichen Amt erworben wurde. Entscheidend war, dass es Mechanismen gab, welche die 

Qualität der Beamtenanwärter zur Beurteilung der Berufung und Beförderung im Amt mit einbezogen. 

Dieses meritokratische Element des Empfehlungssystem wurde als chaju 察举  bezeichnet (i.e. 

untersuchen und (in den Dienst) ernennen). Dieses System wurde unter dem Einfluss des Gelehrten 

Dong Zhongshu 董仲舒  (179-104) unter Kaiser Wu eingeführt. Parallel dazu entstand ein 

Bildungskanon, der sich im Wesentlichen auf konfuzianische Klassiker stützte. Die oberste 

Bildungsinstitution der Epoche war dabei die kaiserliche Akademie (taixue 太学). In der späteren 

Han-Zeit konnte diese Institution dann auch Prüfungen der Kandidaten durchführen. Topabsolventen 

kamen in den Regierungsdienst der Zentrale, Absolventen mit schlechteren Ergebnissen in die 

Lokalregierung. Die allermeisten Kandidaten kamen aber auch in der Späteren Han-Zeit über 

Empfehlungen der Lokalregierung in die Beamtenpositionen. Dies stellt einen deutlichen Fortschritt 

gegenüber der früheren Praxis dar, nach der die persönlichen Bediensteten des Kaisers nahezu alle 

wichtigen Ämter übernahmen. Es kam daher in der Han-Zeit zu einer Aufteilung zwischen den 

Bereichen der Staatsbeamten und der Bediensteten im Haushalt des Kaisers, insbesondere denjenigen 

im inneren Haushalt, in dem nun vorwiegend Eunuchen und Frauen dienten.   

Bei dem Vorschlagswesen für die Aufnahme ins Beamtentum gab es drei gängige Wege:   

- Reguläre, periodische Vorschläge aus den Provinzen (ca. 100-200 Kandidaten pro Jahr);  

- Sondervorschläge für Notstandssituation oder besondere Vorkommnisse (Hungersnot etc.). 

Hierfür mussten die Kandidaten spezifische Lösungsvorschläge einreichen und konnten dann 

ausgewählt werden;  

- Auswahl von Kandidaten, die über besondere Fähigkeiten verfügten, zum Beispiel über 

Sprachkenntnisse für Auslandsmissionen, Diplomaten (z.B.: zu den Xiongnu) etc.   

In der Späteren Han hatte sich das System soweit entwickelt, dass phasenweise zu viele Kandidaten aus 

den Empfehlungen zu Verfügung standen, weshalb zunehmend eine Auswahl mittels Prüfungen 

eingeführt wurde. Neben diesen ‚meritokratischen‘ Wegen ins Amt gab es zu allen Zeiten auch 

irreguläre Wege, so z.B. der Ämterkauf, der in finanziellen Notzeiten dem Staat ein zusätzliches 

Einkommen bescherte, wobei in der Regel ein solcher Zugang auch eine Beschränkung für den Aufstieg 

Beamtenapparat mit sich brachte.  

Eine weitere Praxis, die in der späteren Han-Zeit üblich wurde, war, dass Kandidaten nach erfolgreicher 

Prüfung zuerst in den Dienst in die Präfekturen geschickt wurden, dort dann evaluiert wurden und nur 

nach erfolgreicher Tätigkeit in Positionen im Dienst der Zentrale aufsteigen konnten. Dieser Zugang 



24 

 

zum Amt wurde dann als der reguläre Zugang zum Beamtentum (zhengtu 正途) bezeichnet.  

Insgesamt bestand zwar keine kontinuierliche Linearität in der Entwicklung des Beamtenwesens, 

dennoch ergab sich aus der Einrichtung der Administration selbst eine gewisse Eigendynamik des 

entstandenen Apparats bezüglich der Rekrutierung der Beamten, der Aspekte der Qualifikation 

betonte und Regierungspraktiken mitbestimmte.  

Die mit dem Regierungsapparat verbunden personelle Dichte in der Fläche entsprach dabei bei weitem 

nicht denjenigen von modernen Staaten, so kam in der Mitte der Han-Zeit ein Beamter auf 100 000 

Personen. Dennoch erzielte die Verwaltung eine gewisse Effizienz, da die staatlichen Beamten eine 

lokale Verwaltung aufbauen oder lokale Eliten in die Verwaltung einbinden konnten. Durch den Ausbau 

des Verwaltungssystems gelang es dem Staat trotz der für einen vormodernen Staat gewaltigen 

territorialen Dimension auch lokal Präsenz zu zeigen und die Dynastie dementsprechend zu 

stabilisieren. Es sollte ab der Han-Zeit zum Selbstverständnis chinesische Herrscher gehören, dass 

Verwaltungsstrukturen ein zentraler und notwendiger Aspekt einer staatlich organisierten Herrschaft 

ausmachen. Staatlichkeit war somit ganz wesentlich durch die Bürokratie definiert, viel mehr als durch 

feudale oder auch militärische Strukturen.   

Die Verwaltungseffizienz trug auch in der Breite des Reiches dazu bei, Steuern erheben und Dienste 

verwalten zu können. Trotz hoher militärischer Ausgaben und einem großen Luxus bei Hof, galt die 

Epoche der Han, insbesondere der frühen Westlichen Han daher als Epoche sozialer Stabilität bei 

gleichzeitig vergleichsweise niedrigen Abgaben, was sicherlich auf die Effizienz der Steuererhebung 

verweist. Grundsätzlich schuldete ein Einwohner des Han-Reiches dem Staat Abgaben in Form von 

Arbeitsdiensten und Steuern. Erwachsene Männer mussten einen ein- bis dreijährigen Militärdienst 

leisten und erwachsene Frauen und Männer einen Arbeitsdienst, der in der Regel mindestens ein 

Monat im Jahr war. Dabei wurden Frauen häufig im Bereich der Textilproduktion eingesetzt, Männer 

eher für schwerere körperliche Arbeit an staatlichen Großprojekten wie dem Wasserbau. Daneben 

wurde eine Reihe von Steuern fällig:  

- Kopfsteuer: kouqian 口钱 (i.d.R. 120 Münzen Erwachsener, 20 Münzen für Kinder im Alter von 

3-15); Kaufleute ab 119 v.Chr. doppelter Satz 240;  

- Naturalsteuer (statt Landsteuer): tianzu 田租 1/30 bis 1/10 des landwirtschaftlichen Ertrags;  

- Militärdienssteuer: gengfu 更赋 Auslöse für dreitätigen jährlichen Militärdienst nach Ableistung 

des Grundwehrdienstes, der nicht ausgelöst werden konnte;  



25 

 

- Kapitalsteuer für Kaufleute von 6% auf Erträge, für Handwerker 3%;  

- Fahrzeugsteuer (Karren und Boote ab 11,5m) als Jahressteuer, die etwa dem Kapital von 4000 

Münzen entsprach;   

- phasenweise gab es Sondersteuern etwa auf Alkohol;  

- Steuerstrafen: bei Falschangaben Einzug des Eigentums, was recht häufig geschah.  

Trotz dieser Vielzahl von Steuern reichten das Steueraufkommen ab der Regierungszeit von Han Wudi 

nicht mehr aus, um die aufwändigen militärischen Expeditionen zu finanzieren. Deshalb wurden unter 

dem Finanzberater von Han Wudi, Sang Hongyang 桑弘羊 (152-80), weitere Einnahmequellen für den 

Staat erschlossen. So begannen die staatlichen Ausgleichsämter (junshu 均输) massiv in den Markt 

einzugreifen. Diese Ämter hatten eine lange Tradition und sollten ursprünglich der Bevorratung und 

dem Preisausgleich für landwirtschaftliche Güter dienen. Sie kauften dementsprechend 

landwirtschaftliche Produkte insbesondere landwirtschaftliche Überschüsse auf und verkauften sie bei 

Knappheit. Damit sollten einerseits die Preise zugunsten der Bevölkerung stabil gehalten werden, 

andererseits konnten damit hohe Gewinne auf Kosten der Profite der Kaufleute für den Staat erzielt 

werden. Dies galt für Grundgüter wie Getreide, aber auch für Luxusgüter wie Seide. Die gelagerten 

Mengen waren gemäß den historischen Aufzeichnungen riesig. Im Jahr 110 v. Chr. soll das staatliche 

Ausgleichsamt fünf Millionen Ballen Seide auf Lager gehabt haben, was einem damaligen Wert von 12 

Tonnen Gold entsprach. Diese Ämter wurden währen der Ära von Han Wu di weiter spezialisiert, das 

junshu guan 均输官 betrieb nun die Bevorratung und den Transport, das pingzhun guan 平准官 den 

Verkauf der Waren.   

Aus der Praxis dieser Ämter und der Vorstellung, dass nicht nur alles Land, sondern letztlich auch alle 

Produktivität Besitz des Herrschers war, entsprang wohl die Vorstellung, Bereiche der Produktion zu 

verstaatlichen. Besonders umstritten war in der Epoche aber auch in der Beurteilung chinesischer 

konfuzianischer Historiker die Einführung von Staatmonopolen für Eisen und Salz (119), für die 

Münzprägung (112) und für Alkoholproduktion und -vertrieb. Der Staat hatte mindestens seit der 

Zhou-Zeit für die Aufrechterhaltung der Versorgung des Herrscherhofes mit Gütern eigene 

Produktionsstätten in vielen Bereichen errichtet (z.B.: Eisen, Bronze, Gold, Seide, Textilien, Salz), die in 

sehr großem Umfang Waren produzierten. Dor waren tausende von Arbeitern beschäftigt und wurden 

durch die Verwaltung organisiert und überwacht. Mit der Einführung der Monopole wurden dann alle 

Produktionsstätten der jeweiligen Sektoren praktische verstaatlicht und der Administration der 

kaiserlichen Produktionsstätten unterstellt. Die Ausschaltung privater Akteure sollte das Einkommen 



26 

 

des Staates erhöhen. Die Monopole waren ein Instrument, das innerhalb des Beamtentums umstritten 

war. Kennzeichnend für die Stärke der han-zeitlichen Administration war es dabei auch, dass Debatten 

um die richtige Politik stattfanden, in der die unterschiedlichen Fraktionen ihre Positionen am Hof 

vorstellten und durchzusetzen versuchten. Diese Auseinandersetzungen wurden als so bedeutend 

erachtet, dass Aufzeichnungen darüber erhalten geblieben sind. Die wohl bedeutendste dieser 

Regierungsdebatten ist uns in einer Art Ergebnisprotokoll überliefert, nämlich das Yantie lun 盐铁论. 

Diese Debatte um Salz und Eisen wurde im Jahr 81 (v. Chr.) von Beamten auf Aufforderung des Kaisers 

geführt. Bei der Debatte am Ende der Herrschaftsperiode von Han Wudi ging es primär um den 

Fortbestand der Monopole, aber auch um allgemeine Regierungsgrundsätze. Dabei standen sich 

legalistisch orientierte Ordnungspolitiker und konfuzianische Morallehrer gegenüber. 

Interessanterweise gelang es trotz der Beibehaltung der legalistisch inspirierten Monopole der 

konfuzianischen Fraktion wesentliche Aspekte eines moralisch determinierten Wirtschaftens 

einzubringen, was als weiterer Moment des Aufstiegs des Konfuzianismus gilt. Der Staat als 

wirtschaftlicher Akteur jenseits der Steuererhebung hat somit in China eine mehr als 2000jährige 

Geschichte, mit der auch theoretische Auseinandersetzungen um die Rolle des Staates in der 

Wirtschaft verbunden sind.  

Die Bürokratisierung der Verwaltung steigerte die staatliche Effizienz insgesamt, beförderte aber auch 

Probleme. So hatte die Abtrennung von Verwaltung und innerem Haushalt zur Professionalisierung der 

Verwaltung des Staates beigetragen, aber umgekehrt auch zu einer größeren Eigenständigkeit der 

Eunuchen und Damen des kaiserlichen Haushalts. Auch diese waren insofern ‚bürokratisiert‘ worden, 

als auch sie einem dem Beamtentum vergleichbaren Rängesystem eingeordnet waren, dennoch hatten 

sie in der Regel wenig mit der Welt jenseits des kaiserlichen Hofes zu tun. Dies führte zu einem 

ständigen Konflikt zwischen diesen Gruppen und den Beamten.   

  

5. Disfunktionalität kaiserlicher Herrschaft  

Eine spezielle Form disruptiver Dynamik am inneren Hof wurde schon früh zu einem die Dynastie 

gefährdenden Problem. Liu Bang hatte neben seiner Kaiserin, die er bereits vor der Erringung der 

Macht zur Frau hatte, mehrere Konkubinen, die ihm ebenfalls Söhne gebaren. Er soll am Lebensende 

dabei den Sohn einer Konkubine bevorzugt haben. Nach seinem Tod wurde dann aber dennoch der 

erst 15jährige Sohn der Kaiserin Lü 吕 als Kaiser Han Hui di 汉惠帝 inthronisiert. Kaiserin Lü übte mit 

der Durchsetzung des Thronfolgeanspruchs ihres Sohnes gegen den Willen des verstorbenen Kaisers 



27 

 

grausame Rache an den Konkubinen. Alle wurden ermordet, der Lieblingskonkubine wurden Hände 

und Füße abgehackt, Augen ausgestochen und Ohren abgeschnitten und sie soll in eine Jauchegrube 

geworfen worden sein, wo sie als menschliches Schwein tituliert ihren Tod erlitt, während ihr Sohn 

vergiftet wurde. Der junge Kaiser Hui di, Sohn der Kaiserin Lü, stand vollkommen unter der Kontrolle 

der Kaiserinwitwe und starb bereits 188 mit nur 21 Jahren. Kaiserin Lü setzte nun einen Neffen auf den 

Thron, der später nicht als rechtmäßiger Kaiser anerkannt wurde, für den sie die Regentschaft führte 

und machte sich daran, Mitglieder der Kaiserfamilie Liu ermorden zu lassen und aus Ämtern zu 

entfernen und dafür Mitglieder ihrer eigenen Familie einzusetzen. 180 v.Chr. starb die Regentin Lü und 

die Liu Sippe schlug nun ihrerseits gnadenlos zurück und rottete die Lüs aus. Der nächste Kaiser Wen 

soll dann von den Beratern und Beamten bewusst aus den möglichen Nachfahren auch nach den 

Qualitäten seiner Frau ausgesucht worden sein, um ein ähnliches Debakel wie beim Gründungskaiser 

zu verhindern. Die Epoche von Wen di über Jing di bis hin zu Wu di gilt als Blütezeit der Han. Doch 

schon bei Wu di kam es erneut zu deutlichen Erosionserscheinungen in der Kontrolle der Macht durch 

den Kaiser bei der Machtübergabe an den Nachfolger. Im Jahr 91 v. Chr. ereignete sich ein Gemetzel 

zwischen der Sippe der Kaiserin Wei 卫 und der Sippe der Konkubine Li 李, dem zehntausende 

Sippenmitglieder zum Opfer fielen, ohne dass der Kaiser eingeschritten wäre. Nach dem Tod von Wu di 

riss dann der mächtigste General, Huo Guang 霍光, die Macht an sich und regierte mit diktatorischen 

Mitteln, auch wenn Kaiser Zhao formal auf dem Thron saß. Erst nach dem Tod Huo Guangs im Jahr 68 

konnte die Kaisersippe die Macht zurückgewinnen. All dies erfolgte in der Regel in Kämpfen innerhalb 

des Palastes und der Verwaltung ohne dass das Reich in der Fläche wesentlich davon beeinträchtig 

worden wäre.   

Das Ende der Westlichen Han war dann allerdings mit der Machtergreifung der Sippe einer Kaiserin 

aufs engste verbunden. Die Kaiserin Wang 王, Gattin von Han Yuan di 汉元帝 hatte die volle 

Kontrolle über ihren Sohn, der als Han Cheng di汉成帝 regierte. Sie schuf das neue Amt des 

Staatsmarschalls, das dann erblich bei Mitgliedern ihrer Familie bleiben sollte. Somit war neben dem 

Kaiseramt ein weiteres erbliches Amt in der Staatsführung geschaffen worden, das von der Familie 

Wang kontrolliert wurde. Der vierte Wang im Amt des Staatsmarschalls, Wang Mang 王莽 (45 v. Chr. 

– 23 n. Chr.) gründete schließlich eine eigene Dynastie. Nachdem Han Ai di 汉哀帝 Wang Mang 

kurzfristig aus dem Amt drängen konnte, starb er ohne Erben, woraufhin Wang Mang mit 

Unterstützung weiterer mächtiger Familien einen Putsch durchführte: Er setzte einen neunjährigen 

Spross der Herrscherfamilie Liu als Han Ping di 汉平帝 auf den Thorn und verheiratete ihn mit seiner 

eigenen Tochter. Kurz darauf starb Ping di unter ungeklärten Umständen. Nun setzte Wang Mang einen 



28 

 

Einjährigen auf den Thron und gründete dann im Januar des Jahres 9 n.Chr. seine Neue Dynastie, die 

Xin chao 新朝. Zwar gab es kurzen Widerstand aus den Kreisen der Kaiserfamilie Liu, doch gelang es 

Wang Mang diesen schnell niederzuschlagen.   

  

6. Wang Mangs Xin-Dynastie  

Wang Mang erzwang die Abdankung des letzten Han-Kaisers und ließ sich selbst zum Kaiser krönen. Er 

war erster und einziger Kaiser der Xin-Dynastie, die von der Späterem Han als illegitim eingestuft 

wurde und daher in der Regel in den tabellarischen Überblicksdarstellungen der Dynastieabfolge und in 

den Dynastiegeschichten gar nicht erst aufgenommen wurde. Allerdings war Wang Mang so bedeutend, 

dass die historischen Quellen ihn selbst durchaus ausführlich besprechen. Aber alles, was wir über 

Wang Mang und seine Dynastie wissen, entstammt den Quellen der späteren Han-Zeit, also seiner 

Feinde. Wang Mang leitete Reformen ein, zu denen die Han-Dynastie nicht mehr fähig gewesen war. 

Als erstes führte er eine Währungsreform durch, die aufgrund des ungünstigen Umtauschwertes 

zwischen Gold und Kupfermünzen eine Art Zwangsenteignung des Adels und reicher Kaufleute 

darstellte. Ferner kam es zu einer Gebiets- und Verwaltungsreform. Kommandanturen wurden neu 

eingeteilt und die Verwaltungsstruktur nach den idealisierten Vorstellungen des Zhouli 周礼 

umgebaut. Formal führte er eine Verstaatlichung des Landbesitzes durch und verbot Kauf und Verkauf 

von Privatsklaven. Die Staatsmonopole wurden erneuert und ausgeweitet. Schließlich wurde auch eine 

Volkszählung durchgeführt, die erste relativ verlässliche in China.   

Hätte Wang Mang dauerhaft Erfolg gehabt, wäre ihm all dies als weitsichtige Planung in der Etablierung 

einer Dynastie ausgelegt worden. Seine Dynastie ging allerdings an den größten Naturkatastrophen der 

Ära und deren Folge in weniger als 15 Jahren zu Grunde. Der Huanghe 黄河 hatte im Jahr 2 n.Chr. 

seinen Lauf verlegt; bis dahin war er beim heutigen Tianjin 天津 ins Bohai 渤海-Meer gemündet. Er 

durchbrach die Dämme, die aufgrund langjähriger Eindeichungen längst über dem Niveau des 

umliegenden Landes lagen, teilte sich in zwei Arme, wobei der südliche sich mit dem Huaihe 淮河, 500 

km weiter südlich des ursprünglichen Laufs vereinte. Im Jahr 11, also im zweiten Jahr der Xin-Dynastie 

verlegte der Huanghe seinen Lauf dann erneut, in den Bereich der heutigen Mündung. Ein Gebiet der 

Größe Deutschlands war vor allem im heutigen Shandong, Hebei und Henan überflutet, Landwirtschaft 

war dort nicht mehr möglich, das Land verlor etwa ein Viertel der landwirtschaftlichen Produktion und 

der daraus resultierenden Einnahmen, Millionen Menschen kamen ums Leben und viel der 

Verbleibenden kämpften ums Überleben. In der Folge kam es zu unkontrollierten 



29 

 

Bevölkerungswanderungen und schließlich zu massiven Aufständen. Die meisten Aufstände nahmen 

ihren Anfang in Shandong, der größte ging als die Bewegung der sogenannten Roten Augenbrauen 

(chimei 赤眉) in die Geschichte ein. Der Name rührt wohl von der Praxis her, dass die Einheiten der 

Aufständischen sich zur besseren Erkennung in Kämpfen, die Augenbrauen gefärbt hatten. Im Jahr 17 

n.Chr. gewannen die Roten Augenbrauen erste größere Schlachten. Als dieser Aufstand sich über 

Shandong hinaus ausdehnte, ohne dass es Wang Mangs Truppen gelungen wäre, ihn niederzuschlagen, 

nutzten Mitglieder der Han-Kaiser-Sippe Liu die Gunst der Stunde und setzten sich an die Spitze der 

Aufstände. Liu Bosheng 刘伯升 (gest. 23. n. Chr.) führte den Aufstand an und es gelang ihm Wang 

Mang im Jahr 23 n.Chr. zu besiegen. Im Selbstverständnis einer marxistisch geprägten 

Geschichtsschreibung, die im fortschreitenden Klassenkampf historische Entwicklung definiert, ist bei 

diesen Aufständen von Volksaufständen die Rede, also von Aufständen der unteren gegen die obere 

Schicht. Auch wenn das Volk an den Aufständen beteiligt war und viele Erhebungen tatsächlich von ihm 

ausgingen, so greift das klasssenkämpferische Paradigma insofern zu kurz, als es die Bedeutung der 

adeligen Schichten an den Aufständen nicht gleichermaßen als relevant zur Kenntnis nimmt.  

  

7.  Spätere Han-Dynastie  

Aufgrund von internen Auseinandersetzungen im Liu-Clan wurde dann allerdings Liu Xuan 刘玄(gest. 

25 n. Chr.) zum Kaiser ausgerufen, der aber auch nicht zum Gründungskaiser der Östlichen Han werden 

sollte. Der neue Herrscher Liu Xuan ließ den erfolgreichen Anführer der Aufstände Liu Bosheng unter 

einem Vorwand hinrichten. Ferner verlegte er nach der Einnahme, Plünderung und Zerstörung von 

Chang’an, die Hauptstadt nach Luoyang zu verlegen. Luoyang, das in der offenen Ebene lag, erwies sich 

als schlechte Wahl, denn die noch immer aktiven Roten Augenbrauen konnten die neue Hauptstadt 25 

n.Chr. erobern und den neuen Kaiser Liu Xuan töten. Nun griff der Bruder des hingerichteten Liu 

Bosheng, Liu Xiu 刘秀 ein, der eine Armee im Norden Chinas befehligt. Er eroberte Luoyang zurück, 

schlug den Aufstand der Roten Augenbrauen endgültig nieder und machte sich selbst zum Kaiser der 

Späteren Han (Hou Han 后汉). Als Kaiser Han Guangwu 汉光武 gelang ihm in einer relativ langen 

Regierungszeit (25-57) die Restauration der Han-Dynastie, die dann noch einmal knapp 200 Jahre 

herrschen sollte.   

Allerdings sollte auch der Gründer der Spätere Han die fundamentalen Probleme der Han, die bereits 

zum Niedergang der Westlichen Han beigetragen hatten, nicht beheben. Hierzu gehörten zwei 

Hauptprobleme:   



30 

 

- Mächtige Familien und Eunuchen am Hof  

Bereits unter dem zweiten und dritten Kaiser der Östl. Han kam es erneut zu heftigen Kämpfen 

zwischen den Familien der Kaiser, sowie de Kaiserinnen und Kaiserwitwen. So kämpften die Clans der 

Ma 马, der Liang 梁 und der Dou 斗 um die Vormacht am Hof. Dies führte dazu, dass vielfach 

unmündige Kinder auf den Thron gesetzt wurden, die dann manipuliert werden konnten. Diese 

Entwicklung trug auch zur Stärkung der Macht der Eunuchen bei, die den inneren Hof zunehmend 

kontrollierten. Ihre Macht war durch die Einrichtung eines mächtigen Sekretariats (shangshu 尚书), 

das durch den Gründungskaiser der Östl. Han, Guangwu als zentrale Stelle der Administration, statt der 

früheren Kanzler, eingerichtet worden war, gestärkt worden. Als Han Shun di 汉顺帝 (reg. 126-144) 

den Eunuchen schließlich das Recht zur Adoption gab, erreichte deren Machtstreben eine neue 

Qualität, da nun ihre erworbenen Güter auch vererbt werden konnten. Den Höhepunkt erlangte die 

Eunuchenherrschaft unter Han Ling di 汉灵帝  (reg. 168-189). Es gelang ihnen nicht nur die 

wichtigsten Kaiserinnenfamilien auszuschalten, sondern in einer Kampagne 170 auch die 

konfuzianischen Beamten aus den zentralen Ämtern zu drängen.   

- Aufstieg der Landaristokratie und Niedergang der Steuereinnahmen:  

Bereits Ende der westlichen Han hatten sich lokale Eliten als gesellschaftliche Schicht herausgebildet, 

die Großgrundbesitz angehäuft hatten, dessen Erträge dann häufig dem staatlichen Steuersystem 

entzogen wurde. Dies trug zur Erosion der Finanzen der Han wesentlich bei und schuf gleichzeitig einen 

großen Wohlstand bei der neu entstandenen Schicht der dezentralen und regionalen Landaristokratie. 

Der Gründer der Östlichen Han, Liu Xiu, der selbst dieser Schicht entstammte, unternahm nichts gegen 

deren Privilegien, sodass sich die finanzielle Autonomie dieser Gruppe zunehmend in die Stellung 

lokaler Potentaten verwandelte. Statt der entmachteten Lehensfürsten hatte sich somit eine 

quasi-aristokratische Schicht herausgebildet, die über großen regionalen Einfluss verfügte und auch mit 

dem Beamtentum eng verbunden war. Die Mitglieder dieser neuen Schicht von Großgrundbesitzern 

wurden in der Epoche als haoren 豪人 bezeichnet und ihre befestigten Landresidenzen, die als 

bewehrte Güter auch den Charakter von militärischen Festungen hatten, wurden zhuangyuan 庄园 

genannt. Ein zeitgenössisches Zitat beschreibt die Situation folgendermaßen:  

Die Residenzen der haoren liegen eine neben der anderen, hunderte an der Zahl. Ihr Landbesitz 

erstreckt sich über das ganze Land. Die Zahl der Sklaven in ihren Haushalten geht in die 

Tausende. Und die von ihnen Abhängigen können nur in zehntausender Zahlen gezählt 

werden. … Die Hügel und Täler sind nicht weit genug, um all ihre Pferde, Rinder, Schafe und 



31 

 

Schweine aufzunehmen. Aufreizende Jünglinge und bezaubernde Konkubinen füllen die 

Residenzen, in deren Hallen die Lieder der Singmädchen und die Musik der Kurtisanen zu hören 

sind. … Die Fleischvorräte in den Küchen sind so groß, dass sie verfaulen, bevor sie verzehrt 

werden können. Der Wein kippt um, bevor er getrunken werden kann. Der Herr des Hauses gibt 

durch das Zwinkern mit dem Auge ein Zeichen und alle Leute gehorchen ihm. … Das sind die 

schwelgerischen Freuden der Haoren, das ist die aufwändige Lebensfreude bei den Herren.4   

Dieses Zitat des konfuzianischen Denkers Zhongchang Tong 仲长统 (180-220) hat einen gewollt 

moralischen Unterton, zeigt aber, dass die Zeitgenossen die Problematik der Anhäufung von Wohlstand, 

der nicht dem Staatsinteresse diente, durchaus sahen. Der neu entstandene Landadel war soweit 

wirtschaftlich und politisch so autonom, dass ihn die Probleme am Kaiserhof eigentlich gar nicht mehr 

wirklich betrafen. Da diese Gruppe zudem von der politischen Stabilität des Han-Systems durchaus 

profitierte, ging von ihr auch keine unmittelbare Gefahr für den Bestand der Han-Dynastie durch 

Aufstände aus. Allerdings verschärfte die zunehmende Vereinnahmung der landwirtschaftlichen 

Einnahmen durch diese Gruppe die Armut unter der ländlichen Bevölkerung, von der dann schließlich 

die Aufstände ausgingen, die wesentlich zum Untergang der Han-Dynastie beitrugen.  

  

8. Untergang der Han  

In den 80er Jahren des 2. Jh. kam es fast zeitgleich zum Ausbruch von zwei verheerenden Aufständen, 

nämlich dem der Gelben Turbane (huangjin 黄巾) und dem der Fünf-Scheffel-Reis-Sekte (wudoumi 

dao 五斗米道). Beides waren religiös inspirierte Gruppierungen, die sich aus der Bauernschaft 

rekrutierten und von religiösen Anführern kommandiert wurden. Beide werden dem in der späteren 

Han-Zeit entstandenen religiösen Daoismus (daojiao 道教) zugerechnet. Der Anführer der Bewegung 

der Gelben Turbane, Zhang Jue 张角 nannte seine Religion die des Großen Friedens (taiping dao 太平

道). Sie verehrte die Gottheit des Gelben Alten Erhabenen (huanglao jun 黄老君), also einer 

Vermischung der vergöttlichten Huangdi und des Laozi. Es handelte sich zudem um eine chiliastische 

Bewegung, die den unmittelbaren Untergang der Han und den Beginn einer Epoche des universalen 

Friedens (taiping 太平) verkündete. Im Jahre 184 begann nach der Zählung in sechziger Zyklen ein 

neuer Zyklus mit dem Jahr jiazi 甲子, der nun als Epochengrenze gedeutet wurde und zeitlicher 

Auslöser für den Aufstand war. Die Farbe Gelb hatte die Bewegung aufgrund der Farbenlehre der 

                                                             
4 Hou Hanshu Kap. 49 (Zhonghua shuju, Beijing S. 1648 f.), zur Übersetzung vgl. Kuhn, Status und Ritus S. 367. 



32 

 

Yin-yang-Fünf-Elemente-Schule gewählt, nach der Gelb auf das Rot, das die Han-Dynastie symbolisierte, 

folgt. Sie trugen daher in den Kämpfen der Aufstände gelbe Stirnbänder, was ihnen den Namen Gelbe 

Turbane einbrachte. Das Zentrum ihrer Macht befand sich, wie schon bei den Aufständen der Roten 

Augenbrauen, in Shandong und dehnte sich dann nach Henan aus.   

Die Fünf-Scheffel-Reis-Sekte war dagegen in Sichuan entstanden. Ihr Name leitet sich aus der Regel ab, 

dass jeder Adept oder jeder in ihrem Herrschaftsgebiet Ansässige fünf Scheffel Reis als Abgabe 

abzuführen hatte. Der Gründer der Sekte war Zhang Daoling 张道陵, der auch als Begründer der 

ersten bedeutenden daoistischen Sekte, der Sekte der Himmelsmeister (tianshi dao 天师道) gilt, die 

bis heute Bestand hat. Die frühen daoistischen Sekten zeichneten sich durch das Entstehen von 

kirchlichen und institutionellen Strukturen aus sowie einem Streben nach Unsterblichkeit und damit 

verbundenen religiösen Praktiken, die in Ernährungsregeln, Sexualpraktiken sowie in Ritualen und 

Zeremonien ihren Niederschlag fanden.   

Während es den Generälen der Han gelang die Gelben Turbane unter großen Opfern niederzuringen, 

blieb die Autonomie Sichuans bis 215 bestehen. Dennoch entsprang die nächste Herrschaft auch diese 

Mal nicht den Aufständischen, auch nicht den religiösen Anführern dieser Gruppierungen. Sie waren 

zwar Ausgangspunkt des Niedergangs der Han-Herrschaft, die Errichtung einer neuen Herrschaft war 

aber den militärischen Anführern der alten Epoche vorbehalten. Trotz der militärischen Erfolge der 

Han-Generäle überlebte daher die Han-Dynastie die Aufstände und ihre Folgen nicht, da die Generäle, 

welche die Niederschlagung der Aufstände durchgeführt hatten, sich verselbstständigten und zu 

unabhängigen Kriegsherren wurden. 189 n.Chr. marschierte der General Yuan Shao 袁绍 (gest. 202) 

in Luoyang ein, eroberte den Palast und ließ ca. 2000 Eunuchen ermorden. Die letzten Kaiser wurden 

nun von den mächtigen Generälen eingesetzt und kontrolliert. Nachdem die Generäle Sun Ce 孙策 

(175-200) und Yuan Shu 袁术 (gest. 199) gestorben waren, kam es zwischen Yuan Shao und Cao Cao 

曹操 (155-220) zur Schlacht im Norden, die Cao Cao für sich entscheiden konnte. Dennoch wagte es 

Cao Cao noch nicht, die Han-Dynastie durch die Ausrufung einer eigenen Dynastie zu beenden. 

Aufgrund der Länge der Han-Zeit von 400 Jahren war das Ende der Epoche nicht so einfach vorstellbar. 

Erst sein Sohn Cao Pi 曹丕 (187-226) gründete dann die Wei-Dynastie und beendet somit auch formal 

die Ära der Han. Allerdings gelang es ihm dann nicht, die Reichseinheit zu bewahren. Das Ende der Han 

wurde daher bereits von Zeitgenossen als Ende einer Epoche gesehen und diese Sicht von den späteren 

Historikern verstärkt. Die große Ära staatlicher und dynastischer Einheit war zu Ende gegangen, Cao 

Cao galt fortan als der Totengräber der Han.   



33 

 

Dennoch wäre es falsch, die Westliche Han als eine einzige Periode des Verfalls und Niedergangs zu 

betrachten. Trotz aller politischen und wirtschaftlichen Probleme blühte das kulturelle Leben durchaus. 

So erlebte der Konfuzianismus eine Weiterentwicklung, bei der die sogenannten Alttextschule (guwen 

古文) die Dominanz von rationalen und skeptischen Vorstellungen beförderte. Ferner kam es zu einer 

großen Anzahl von Erfindungen, welche die Entwicklung prägen sollten, einige Beispiele dafür sind:  

- Papier  

- Seismogrqaph Zhang Heng 张衡  (78-139), in Luoyang aufgestellt, soll funktioniert haben, 

Rekonstruktionen  

- Schublehre  

- Kompass  

- Kartographie  

 


