
73

2. Die Auflösung der Öffentlichkeit

Brechts Rundfunk

Manche Zukunftsvisionen holt der technische Fortschritt 
schneller ein als gedacht. Wie kühn erschien 1932 der «Vor-
schlag zur Umfunktionierung des Rundfunks», mit dem 
Bertolt Brecht hervortrat! «Der Rundfunk ist aus einem Dis-
tributionsapparat in einen Kommunikationsapparat zu ver-
wandeln. Der Rundfunk wäre der denkbar großartigste Kom-
munikationsapparat des öffentlichen Lebens, ein ungeheures 
Kanalsystem, das heißt, er wäre es, wenn er es verstünde, nicht 
nur auszusenden, sondern auch zu empfangen, also den Zu-
hörer nicht nur hören, sondern auch sprechen zu machen und 
ihn nicht zu isolieren, sondern ihn in Beziehung zu setzen. 
Der Rundfunk müßte demnach aus dem Lieferantentum her-
ausgehen und den Hörer als Lieferanten organisieren. Des-
halb sind alle Bestrebungen des Rundfunks, öffentlichen An-
gelegenheiten auch wirklich den Charakter der Öffentlichkeit 
zu verleihen, absolut positiv.»1

Sechs Jahrzehnte später gab es bereits das Internet. Heute 
gestattet es jedem, Texte, Bilder und Töne sowohl zu empfan-
gen als auch zu senden und sich mit jedem anderen jederzeit 
auszutauschen. Es ist in einem Maße «Kommunikationsap
parat», wie es Rundfunk und Fernsehen auch bei maximaler 
Einbeziehung ihrer Empfänger nie sein könnten. In techni-
scher Hinsicht ist Brechts Vision überholt. Aber auch in 
gesellschaftstheoretischer? Brecht sieht den Rundfunk in ein 

  1  Brecht 1967 [1932], 129. Weitere Seitenzahlen im Text.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:28:50.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73


74

Dilemma verwickelt, das sich seit der Frühzeit der Industria-
lisierung auf allen Stufen des technischen Fortschritts wieder-
holt hat. Die Dampfmaschine war eine große Erfindung. Sie 
hatte das Potential, Menschen von stumpfsinnigen Handgrif-
fen zu entlasten, ihre Arbeit zudem produktiver zu machen 
und sie obendrein in großen Räumen zu umfassender Koope-
ration zu vereinen. Doch solange Arbeitsräume und Maschi-
nen Kapitalisten gehören, die sich die Produkte gemeinschaft-
licher industrieller Arbeit privat aneignen, großen Gewinn 
daraus ziehen, den Arbeitern Hungerlöhne zahlen und sie 
Handgriffe verrichten lassen, die kaum weniger stumpf-me-
chanisch sind als die Bewegung der Maschinen, an denen sie 
tätig sind, sperrt sich die Eigentumsordnung dagegen, daß die 
technische Erfindung humane Wirkung entfaltet. Das ist, in 
der Terminologie von Marx, das Mißverhältnis zwischen den 
«Produktivkräften», die durch technischen Erfindungsgeist 
entfesselt werden, und den «Produktionsverhältnissen»,2 also 
der herrschenden Sozialordnung, die gewaltsam verhindert, 
daß die neuen technischen Errungenschaften allen gemein-
schaftlich zugute kommen.

So stellt sich das für Brecht auch beim Rundfunk dar. Da ist 
ein technischer Geniestreich zu einer Zeit erfolgt, «wo die 
Gesellschaft noch nicht so weit war, ihn aufzunehmen» (128). 
Solange der Rundfunk alles, was in der Ortspresse steht und 
alles, was in Opernhäusern, Theatern, Konzert- und Vortrags-
sälen ohnehin zu hören ist, nun auch noch durch seine Kanäle 
überträgt, hat er sich selbst noch gar nicht gefunden. Dabei 
könnte er ein wunderbares Rechenschaftsmedium sein, etwa 
den Regierungschef regelmäßig verpflichten, «die Nation von 
seiner Tätigkeit und der Berechtigung seiner Tätigkeit zu un-
terrichten». Der Rundfunk hätte «die Einforderung von Be-

  2  Marx 1985 [1859], 8 f.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:28:50.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73


75

richten zu organisieren, d. h. die Berichte der Regierenden in 
Antworten auf Fragen der Regierten zu verwandeln». Er 
könnte «die großen Gespräche der Branchen und Konsu
menten über die Normungen der Gebrauchsgegenstände ver-
anstalten, die Debatten über Erhöhungen der Brotpreise, die 
Dispute der Kommunen» (130). Als allgemeines Aufklärungs-
medium wäre er zudem bestens in der Lage, in eigens für ihn 
gemachten Hörstücken «belehrenden Unternehmungen einen 
interessanten Charakter zu geben, also die Interessen interes-
sant zu machen. Einen Teil, besonders den für die Jugend be-
stimmten Teil, kann er sogar künstlerisch gestalten. Diesem 
Bestreben des Rundfunks, Belehrendes künstlerisch zu gestal-
ten, kämen Bestrebungen der modernen Kunst entgegen, wel-
che der Kunst einen belehrenden Charakter verleihen wol-
len.» (131) Würde man sich das neue Medium einfach nur 
entwickeln lassen, dann, so Brecht, ergäbe sich dies alles na-
hezu von selbst. Doch das gestatten die kapitalistischen Pro-
duktionsverhältnisse nicht. Vorschläge zur Entfesselung der 
Eigendynamik des Rundfunks sind daher zugleich Anstif
tungen zur Umwälzung. «Undurchführbar in dieser Gesell
schaftsordnung, durchführbar in einer anderen, dienen die 
Vorschläge, welche doch nur eine natürliche Konsequenz der 
technischen Entwicklung bilden, der Propagierung und For-
mung dieser anderen Ordnung.» (134)

Was würden heutige Programmdirektionen von Rundfunk 
und Fernsehen dazu sagen? Das meiste von Brechts Vorschlä-
gen haben wir längst übererfüllt! Wer zählt die täglichen In-
terviews mit Politikern und Experten, die Features mit O-Tö-
nen aus dem Volk, die Diskussionsrunden und Talkshows, die 
Hörspiele und Fernsehfilme zu aktuellen Themen, die Um
fragen zu Empfängerwünschen, die Auswertungen von Zu-
schriften und Einschaltquoten? Dazu mußte sich die Gesell-
schaftsordnung keineswegs ändern. Es genügte Demokratie 
auf kapitalistischer Grundlage. Nur das Wort «Belehrung» 

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:28:50.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73


76

möchten wir nicht hören. Es klingt nach Bevormundung, In-
doktrination und Staatssozialismus. Demokratische Medien 
sollen zwar ein Maximum an Information und Unterhaltung 
bieten, aber den Nutzern überlassen, wie sie damit umgehen. 
Vielfalt ist angesagt.

So stehen denn jedem Nutzer rund um die Uhr einige hun-
dert Rundfunk- und Fernsehsender zur Auswahl. Hilft diese 
Vielfalt aber dem Entscheidenden voran, nämlich den von 
Brecht so hoch veranschlagten «Bestrebungen des Rundfunks, 
öffentlichen Angelegenheiten auch wirklich den Charakter 
der Öffentlichkeit zu verleihen»? Keineswegs. Die öffentlichen 
Angelegenheiten drohen sich vielmehr in der Menge der Sen-
der und Sendungen zu verlieren. Dabei ist diese Menge klein, 
gemessen an den zahllosen Optionen, die das Internet bietet. 
Das neue Medium hat die alten längst überflügelt. Sosehr sich 
Rundfunk und Fernsehen auch um Einbeziehung ihres Pu
blikums bemühen – strukturell bleiben sie, wie auch die Pres
se, eben doch Distributionsmedien mit vergleichsweise be-
schränkten Reaktions- und Vernetzungsmöglichkeiten für die 
Empfänger. Warum, so fragte kürzlich eine Volksinitiative in 
der Schweiz, sollen wir noch Gebühren für einen öffentlichen 
Rundfunk bezahlen, den wir gar nicht mehr nutzen, weil wir 
das Internet bevorzugen?3 Als Kommunikationsmedium ist 

  3  Die Initiative «No Billag» (Billag heißt die Behörde, die die Ge-
bühren einzieht) wurde am 4.3.​2018 mit großer Mehrheit abge-
wiesen. Der öffentliche Rundfunk hat noch einmal gesiegt – ähn-
lich wie der Europäische Gerichtshof, als er der Plattform Uber 
den Status eines Taxiunternehmens aufdrückte. Aber genauso wie 
die herkömmlichen Taxibetriebe diesen Sieg als Mahnung auffas-
sen, die laufenden Kosten so weit zu senken, daß sie auch den 
nächsten Vorstoß von Uber oder einem ähnlichen Modell über-
stehen, arbeitet der Schweizer Rundfunk seit dem Tag der ge-
wonnenen Volksabstimmung an seiner Verschlankung, um sich 

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:28:50.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73


77

es vorerst unschlagbar. Dafür gehen in seinem Dschungel die 
öffentlichen Angelegenheiten schlicht unter. Man mag sie zwar 
genauso mit einem Mausklick auffinden wie Informationen 
über Dosenöffner oder Körperlotion. Aber sie haben keinen 
höheren Rang mehr. Was immer ins Netz gerät, ist öffentlich – 
vielleicht im Ranking ganz unten, vielleicht irgendwo ver-
steckt, wo man es kaum findet, vielleicht durch eine private 
oder staatliche Instanz gesperrt, vielleicht wieder gelöscht 
(was nicht garantiert, daß es ganz verschwunden ist). Aber 
sofern es da ist, ist es prinzipiell gleichermaßen öffentlich wie 
alles andere im Netz. Das Internet hat ein zuvor unvorstell
bares Maß an Öffentlichkeit hergestellt und dabei den Begriff 
der öffentlichen Angelegenheiten bis zur Konturlosigkeit ver
schwimmen lassen.

Uröffentlichkeit und Agora

Ganz klar war dieser Begriff allerdings nie. Am ehesten läßt er 
sich noch für die primitiven Kollektive der menschlichen 
Frühzeit bestimmen. Die (Opfer-)Rituale, die einem ganzen 
Stamm das Wohlwollen der höheren Mächte sichern sollten; 
die Erzählungen (Mythen), die der Festigung dieser Rituale 
dienten; die Regeln der Verteilung von Lebensmitteln und 
Beute, der Bildung von Familien und Clans; die Entscheidun-
gen über Krieg und Frieden, über Weiterziehen und Dablei-
ben; das Gericht über die Abweichler, die diese Rituale und 
Regeln mißachteten: sie gehörten auf jeden Fall zum Grund-
bestand dessen, was alle betraf. Und was alle betraf, verlangte 

durch eine Gebührensenkung das Wohlwollen seines Publikums 
zu erhalten. Siege dieser Art sind nicht Auftakte zur Expansion, 
sondern zum geordneten Rückzug.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:28:50.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-73


78

die Versammlung aller. Sie war die Urform von Öffentlich-
keit – allein zuständig für die Verhandlung öffentlicher Ange-
legenheiten.

In dem griechischen Wort agorá hat sich die Urgeschichte 
der Öffentlichkeit auf signifikante Weise abgelagert. Meistens 
wird es mit «Marktplatz» übersetzt. Ursprünglich stand es 
für die Versammlung des ganzen Gemeinwesens; davon abge
leitet dann auch für die Beratschlagung der Versammelten so-
wie für den Versammlungsplatz, der zunächst mit dem Kult-
platz oder Heiligtum identisch war. Dort zog es alle hin, 
wenn es um Wohl und Wehe des Gemeinwesens ging. Dort 
sollten sich die höheren Mächte zu erkennen geben. Und de-
ren Wohlwollen, das die gemeinsamen Kulthandlungen her-
beiflehten, sollte selbstverständlich auf alles übergehen, was 
gemeinsam beraten und beschlossen wurde. Schwerlich aller-
dings dürften Kollektiventscheidungen, die im Bann von ri
tueller Schlachtung, Eingeweideschau und Opferfeuer getrof-
fen wurden, sonderlich frei, gleichberechtigt und umsichtig 
ausgefallen sein. Die Uröffentlichkeit war priestergeleitete, 
mythenunterlaufene Notzusammenkunft zur Bewältigung 
von wenig durchschauten Schrecknissen und Gefahren, nicht 
eine Instanz besonnener Abwägung. Keineswegs ist sie das 
verlorene politische Gute. Wohl aber etwas Unwiederbring
liches.

Als agorá die Bedeutung von Marktplatz annahm, hatten 
sich die griechischen Gemeinwesen längst zu differenzierten 
Stadtstaaten entwickelt, allen voran Athen, das mit Recht als 
demokratisches Urmuster gilt. Von ihm aus erschließt sich das 
Phänomen demokratischer Öffentlichkeit immer noch am be-
sten. Es waren selbstverständlich Tempel, um die herum sich 
das athenische Gemeinwesen gebildet hatte. Aber sie waren 
umlagert von Händlern und umgeben von semiprofanen Ver-
sammlungsstätten wie den Theatern, wo die alten sakralen 
Opferrituale in der verwandelten Gestalt von Tragödien und 

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:00.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77


79

deren Abkömmlingen vergegenwärtigt wurden, sowie von 
profanen Stätten für die Zusammenkünfte der Ratsversamm-
lung (bouleutérion) und des Gerichts (heliaía). Diese Umge-
bung des Tempels, durchaus noch in seinem Kraftfeld, aber 
seinem Regime nicht mehr direkt unterworfen: das war nun 
der öffentliche Raum – ein Raum des Sehens und Gesehen-
werdens, des Geschäfts, der Meinungsbildung, des Klatsches 
und Gerüchts ohne scharfe Grenzen und strikte Regeln, wo 
Kaufleute ihre Waren feilboten, Bedienstete ihre Besorgungen 
erledigten, Handwerker und Handlanger Aufträge entgegen-
nahmen. Hier trat auch die Volksversammlung (ekklesía) zu-
sammen.4

Sie umfaßte allerdings nicht das ganze Volk, sondern nur 
die Männer, die das Privileg hatten, Waffen zu tragen, und die 
Pflicht, das Gemeinwesen zu schützen. Das waren außer dem 
alteingesessenen Adel allein diejenigen, die den Aufstieg zu 
Gebietern über ein privates Anwesen, ein «Haus» (oikos), ge-
schafft hatten, das sie durch Gesinde und Sklaven bewirt-
schaften ließen. Hausherrenstatus, Waffenrecht und Bürger-
recht waren eins. Sklaven, kleine Siedler, Handlanger und die 
Frauen aller sozialen Stände waren davon ausgenommen. Nur 
Bürger waren «das Volk» (demos), aus dessen Versammlung 
die Mitglieder der Ratsversammlung und des Gerichts ge-
wählt wurden. Von Volksherrschaft (Demokratie) in moder-
nem Sinne kann keine Rede sein; wohl aber von einer de
mokratischen Keimzelle. Die konnte sich allerdings nur in 
einem kleinen, übersichtlichen Stadtstaat bilden: der Polis. 
Deren Angelegenheiten hießen fortan tà politiká: «das Poli
tische».

Im alten Rom, wo sich so verblüffend polis-ähnliche Struk-
turen entwickelten, als wäre es eine griechische Gründung, 

  4  Rostovtzeff o. J. a, 227 ff.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:00.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77


80

hieß «das Politische» res publica (öffentliche Sache), die Agora 
hieß Forum, das Volk populus, und es kristallisierte sich, als 
die Bevölkerung der Stadt mächtig anwuchs, nur eine nen-
nenswerte Besonderheit heraus, die in Athen nicht schon vor-
geformt war. Es fügte sich nämlich, daß die Menge (plebs) der 
Nichtbürger, die zwar zum Kriegsdienst herangezogen wur-
den, aber nicht mitstimmen durften, ein Mitspracherecht be-
kam. Die Führer ihrer militärischen Einheiten, die Tribunen, 
wurden zu ihren öffentlichen Anwälten. Über das Gemein-
wesen mitbeschließen durften sie nicht, wohl aber konnten sie 
Beschlüsse der Ratsversammlung durch ihr Veto («ich ver-
biete») im Namen der Plebs vereiteln und ihr eine das ganze 
Gemeinwesen durchdringende, allerdings nur negative Stim
me verleihen.5 Das ist die Urfigur des (nicht notwendigerwei
se gewählten) Fürsprechers derer, die im Gemeinwesen kein 
Stimmrecht haben.

Die demokratischen Keimzellen in Athen und Rom waren 
Hochkulturprodukte. Als sie entstanden, waren Kultgemeinde 
und politisches Gemeinwesen längst nicht mehr eins, und das, 
was alle betraf, wurde längst nicht mehr von der Versamm-
lung aller geregelt. Die gewöhnlichen Herrschaftsformen wa-
ren Tyrannis oder Oligarchie. Unter ihrem Druck regte sich 
der demokratische Grundimpuls, oder, in Brechtscher Termi-
nologie, die Bestrebung, den «öffentlichen Angelegenheiten 
auch wirklich den Charakter der Öffentlichkeit zu verleihen». 
Ohne eine vage, unwillkürliche Erinnerung daran, daß es vor 
langer Zeit schon einmal so gewesen ist, hätte sich dieser Im-
puls kaum artikulieren können.6 Wie aber sollte das gehen: 

  5  Rostovtzeff o. J. b, 36 ff.
  6  Das literarische Musterbild unwillkürlicher Erinnerung (mé-

moire involontaire) findet sich in Marcel Prousts Suche nach der 
verlorenen Zeit. Dort öffnet der Geruch eines bestimmten Ge-

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:00.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77


81

wieder unbeschränkt öffentlich zu verhandeln wie im primi
tiven Stammesverband, aber zu Konditionen differenzierter 
antiker Hochkultur? Die Hochkultur konnte und wollte nicht 
zum primitiven Stammesverband regredieren. Dieser wiede
rum ließ sich nicht auf Hochkulturniveau liften. Die demo-
kratische Keimzelle war daher von vornherein ein Kompro-
miß. Sie reklamierte die Mitwirkung «aller», verstand darunter 
aber nur alle, die sie zur Mitwirkung als qualifiziert erachtete: 
in diesem Fall die waffentragenden Männer, die im Kriegsfall 
für den Schutz des Gemeinwesens zuständig waren. Die Be-
griffe demos und populus stehen für die Gesamtheit des Kol-
lektivs, umfassen sie aber nicht.7 Es sind Repräsentationsbe-
griffe. Sie erinnern an etwas (repraesentare heißt wörtlich 
«wieder gegenwärtig machen»), das sie jedoch nur vertreten. 
Sie haben den Charakter einer Deckerinnerung: suggerieren 
die Wiederherstellung von etwas Ursprünglichem, setzen aber 
etwas anderes an seine Stelle.

bäcks dem Ich-Erzähler unversehens die Schleusen seiner gesam-
ten Kindheitserinnerung (Proust 1979, 63 ff.). Er weiß zwar, daß 
er es ist, der sich erinnert, daß in ihm die Vergegenwärtigung von 
Vergangenem stattfindet. Und trotzdem wird er von seinen Er
innerungen überwältigt. Sie stoßen ihm zu. Erinnerung ist zwar 
eine große Ich-Leistung, aber nicht vollständig steuerbar. Das gilt 
für individuelle wie kollektive Erinnerung gleichermaßen. Ge-
meinsam erlittene Entbehrungen können unwillkürlich gemein-
same Erinnerungen wecken, von deren Existenz niemand der Be-
teiligten zuvor gewußt hat.

  7  Auch das althochdeutsche folc umfaßt nicht die gesamte Bevölke-
rung. Es heißt Haufe, Kriegsschar.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:00.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77


82

Öffentlichkeitsparadox

Genau das aber ist die Verfahrensweise des Mythos. Mythen 
(wörtlich: Erzählungen) sind aus Not entstanden: als die Ritu-
ale, die das archaische Gemeinwesen zusammenhielten, aus-
fransten oder sich auflösten, weil die furchtbaren Anlässe, zu 
deren Bewältigung sie sich einst gebildet hatten, im kollek
tiven Gedächtnis bis zum Verschwinden verblaßt waren. Die 
Mythen suchen das Schwindende wiederzubeleben und die 
kriselnden Rituale neu zu festigen. Sie komponieren aus den 
Erinnerungsspuren, die dem Ritualvollzug noch anhaften, 
nachträglich Ritualgründungsgeschichten. So erinnern sie an 
den Ursprung und decken ihn zugleich zu. Das tut auf seine 
Weise auch der Begriff «Volk». Als Protagonist von Staats-
gründungsgeschichten ist er genuin mythisch.8 Zudem ver-

  8  Man kann die neuzeitlichen Naturrechtslehren allesamt als Volks-
gründungsgeschichten lesen. Der Staat hat darin die Rolle, eine 
amorphe Vielzahl von vereinzelten Individuen überhaupt erst zu 
einem konkreten Volk zusammenzufügen. Hier nur drei promi-
nente Beispiele. Nach Thomas Hobbes waren die Menschen im 
Naturzustand frei und unabhängig voneinander, folgten allein 
ihrer egoistischen Triebnatur und verhielten sich daher, wann 
immer sie einander trafen, derart feindselig («Krieg aller gegen 
alle»), daß nur ein Vertrag, durch den sie alle persönliche Gewalt 
an eine gesetzgebende Macht, den Staat, abtraten, Sicherheit und 
Frieden zwischen ihnen stiften konnte (Hobbes 1984 [1651], 
94 ff.). Auch nach John Locke waren die Menschen ursprünglich 
frei und unabhängig, aber ihr Naturzustand war kein triebhafter; 
er hatte ein von Gott gegebenes Maß. Jeder verfügte nur über «so 
viel, wie ihm das Naturgesetz zur Erhaltung seiner selbst und der 
übrigen Menschen verlieh», und erst die Mißachtung dieses Ma-
ßes brachte Zwist und Krieg in die Welt und erzeugte dringenden 

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:00.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-77


83

sucht die Bestrebung, die öffentlichen Angelegenheiten «dem 
Volk» wiederzugeben und ihnen so «wirklich den Charakter 
der Öffentlichkeit» zu verleihen, etwas Unmögliches: die ver-
lorene Uröffentlichkeit zu den Konditionen eines ausdifferen
zierten Gemeinwesens wiederzubeleben. Das ist nicht minder 

Bedarf für eine gesetzgebende Versammlung, die im Namen des 
ganzen Volkes zusammentritt, diejenigen Gesetze erläßt, die die 
maximale Rückannäherung der Menschheit an den verlorenen 
Naturzustand gewährleisten sollen, und jede Regierung nur so 
weit legitimiert, wie sie der Ausführung dieses Vorhabens dient 
(Locke 1974 [1690], 103 ff.). Jean-Jacques Rousseau verstärkt den 
Freiheitssound. «Der Mensch ist frei geboren, und überall liegt er 
in Ketten.» Die Gesellschaft, die die Menschen durch naturwid-
rige Bestrebungen und Vereinbarungen versklavt hat, ist daher zu 
dem Ort zu machen, wo sie durch eine naturgemäße Vereinba-
rung ihre Freiheit wiedergewinnen; wo «jeder, indem er sich mit 
allen vereinigt, nur sich selbst gehorcht und genauso frei bleibt 
wie zuvor», was nach Rousseau nur gelingt, wenn «jeder von uns 
seine Person und seine ganze Kraft unter die oberste Richtschnur 
des Gemeinwillens (volonté générale)» stellt (Rousseau 1977 
[1762], 6; 17 f.). Dieser Gemeinwille ist eine wolkige höhere In-
stanz. Volk, Volksversammlung und gesetzgebende Versamm-
lung verschwimmen darin ebenso wie Freiheit und Unterwer-
fung der Individuen. Was legitime Repräsentation des Volkes 
heißt und was vernünftiges Zusammenwirken von Legislative 
und Exekutive, wird hier ebensowenig geklärt wie bei Locke und 
Hobbes. – Wie in der Geschichte des Homo sapiens tatsächlich 
aus Horden Stämme und aus Stämmen staatsähnliche Gemein
wesen wurden, damit haben die Volksgründungsgeschichten we-
nig zu tun. An die Stelle der Realgeschichte tritt ein Mythos. Ent-
weder: ‹Wie das Volk wurde, was es ist› oder ‹wie es werden soll, 
was ihm von Natur aus zusteht›. Allerdings geschieht die My
thenbildung mit Aufklärungsgestus. Die Natur soll den Leitfa-
den für ein human und vernünftig eingerichtetes Staatswesen ab-
geben und die christlichen Staatsbegründungen ablösen.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:08.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82


84

paradox als das Bestreben von Marx, den «naturwüchsigen» 
Kommunismus des primitiven Stammesverbands, der ohne 
jedes Privateigentum an Produktionsmitteln auskam, zu re
aktualisieren, aber auf dem Niveau der Schwerindustrie des 
19. Jahrhunderts.9 Die radikaldemokratische Bestrebung la-
boriert auf ähnliche Weise am Öffentlichkeitsparadox wie 
die kommunistische Bewegung am Eigentumsparadox. Beide 
sind nicht so fein säuberlich voneinander ablösbar, wie viele 
bekennende Demokraten, die das Undemokratische am Pri-
vateigentum von Produktionsmitteln nicht sehen wollen, es 
gern hätten. Nicht von ungefähr ist vom Scheitern des kom-
munistischen Projekts auch das demokratische in Mitleiden-
schaft gezogen worden. Seine gleichzeitige Vorwärts- und 
Rückwärtsgewandtheit tritt nun greller hervor denn je. Es 
zeigt sich ebenso als «Suche nach der verlorenen Zeit» (Proust) 
wie als «unendliche Aufgabe» (Kant). Schon im alten Athen 
wurde es in Angriff genommen, hat aber auch nach zweiein-
halb Jahrtausenden noch zu keinen Endergebnissen geführt. 
«Leben wir jetzt in einem aufgeklärten Zeitalter?» fragte Kant 
und antwortete: «Nein, aber wohl in einem Zeitalter der 
Aufklärung.»10 Entsprechend gilt heute: Wir leben nicht im 
Zeitalter der Demokratie, sondern günstigstenfalls in einem 
der Demokratisierung.11

Die Grundbausteine der Demokratie finden sich aber alle 

  9  Siehe oben, S. 8
10  Kant 1968 [1784], 59
11  Wenn in Hinblick auf die Tatsache, daß westliche Regierungen 

und Parlamente im Kraftfeld der globalen Finanzmärkte immer 
mehr Entscheidungsspielraum verlieren, von «Postdemokratie» 
gesprochen wird, so schwingt ein nostalgischer Ton mit, als ob es 
im Westen eine rundum intakte Demokratie gegeben hätte, ehe 
sich diese Märkte in den 1970 er Jahren auftaten. Genau genom-
men ist Demokratie jedoch nie mehr als «Prädemokratie» gewe-

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:08.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82


85

schon im antiken Athen und Rom. «Alle Gewalt geht vom 
Volke aus», sagt das deutsche Grundgesetz. Das war auch da-
mals schon so; nur daß der Begriff des Volkes nach modernen 
Maßstäben, zu denen bestimmte unveräußerliche Menschen-
rechte gehören, viel zu eng gefaßt war. Klar ist heute, daß Per-
sonen jeden Geschlechts, die in einem Land dauerhaft woh-
nen, ab einem Mindestalter zu diesem «Volk» gezählt werden 
müssen; unklar hingegen nach wie vor, wann das Mindestalter 
erreicht ist, was «dauerhaft wohnen» heißt und ab wann letz-
teres auch auf Migranten, Flüchtlinge, Asylanten zutrifft. Daß 
das Volk die Ratsversammlung (Legislative) wählt und diese 
die Amtsträger (Exekutive) und Richter (Judikative): auch das 
gab es im Prinzip schon in Athen und Rom, nur daß die Ein-
dämmung und Kontrolle der Exekutive durch die Legislative 
noch ganz unzureichend war und die Judikative lediglich als 
allgemeine Gerichtsbarkeit verstanden wurde, als Wachinstanz 
über Exekutive und Legislative aber noch gar nicht in Be-
tracht kam. Allgemeines Wahlrecht und Gewaltenteilung sind 
erst in der Neuzeit detailliert ausgearbeitet worden und seit-
her demokratischer Mindeststandard. Doch das rechte Maß 
demokratischer Kontrolle ist immer noch nicht eindeutig be-
stimmt. Wann ist es zu groß und macht die Regierung hand-
lungsunfähig, wann zu gering, so daß sie selbstherrlich wird? 
Diese Frage flammt an jedem Konfliktfall neu auf. Die essen-
tials der Demokratie sind bis heute nicht ausdefiniert. Andrer-
seits waren sie in den Keimzellen der Demokratie alle schon 
enthalten. Selbst Minderheitenschutz und Volksbegehren sind 
im Volkstribunat bereits angelegt, und der kometenhafte Auf-
stieg des Tribunen-Veto an allen Minderheiten vorbei in den 
Sicherheitsrat der Vereinten Nationen zeigt, wie quickleben-

sen  – nirgends weiter gekommen als der kapitalistische Welt-
markt es zuließ.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:08.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82


86

dig diese alte römische Erfindung immer noch ist – und wie 
gut zu mißbrauchen.

Die Demokratie laboriert also nach wie vor an ihren Grund-
lagen (ähnlich wie die Philosophie an ihren Grundfragen) – 
und findet sich derzeit auf eine Probe sondergleichen gestellt: 
durchs Internet. Zwar haben schon Fotografie und Film, 
Rundfunk und Fernsehen die massenmediale Öffentlichkeit 
erheblich verändert. Dennoch sind auch sie geblieben, was be-
reits Bücher und Zeitungen waren: Distributionsmedien. Nur 
Telefonleitungen waren von vornherein auf Wechselseitigkeit 
angelegt, aber auf Privatgespräche, nicht auf öffentliche Sen-
dung. Durchs Internet hingegen kann man ganz legal Texte, 
Bilder und Musik so hin- und herschicken wie Worte durchs 
Telefon und sie dabei zugleich auch noch so senden wie durch 
Rundfunk und Fernsehen. Sofern keine staatliche Zensur da-
zwischenfunkt, genügen wenige Anschläge und Klicks, und 
schon ist ein Datensatz «ins Netz gestellt» oder «gepostet». 
Der Schritt in die Öffentlichkeit ist getan, die technische 
Hemmschwelle dorthin derart gering, der Übergang derart 
soft, daß das Epochale daran kaum kenntlich wird: wie sich 
hier zu High-Tech-Konditionen tatsächlich eine zuvor für 
schier unmöglich gehaltene Rückannäherung an die Uröffent-
lichkeit vollzieht. Nicht, daß sich das ganze Kollektiv wieder 
feierlich an kultplatzähnlicher Stätte versammelt. Es ist viel-
mehr ganz profan in eine riesige, amorphe Masse von Indivi-
duen zerstreut, die alle auf ihren eigenen mikroelektronischen 
Apparat gerichtet sind. Doch der ist das Zaubergerät, das je-
dem einzelnen der Milliarden von Menschen ermöglicht, sich 
direkt öffentlich zu artikulieren – vorbei an allem, was im Ver-
lauf von vielen Jahrtausenden die Uröffentlichkeit zu einer 
bloß repräsentativen eingeschränkt hat: zu Volksvertretun-
gen, Ratsversammlungen, Parlamenten, Regierungen, Verla-
gen, Zeitungen, Rundfunk- und Fernsehstationen. Intelligent 
verknüpfte Algorithmen machen möglich, was in zweiein-

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:08.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82


87

halb Jahrtausenden Demokratieentwicklung kein politischer 
Kampf vermochte: die Herstellung einer ungefilterten Öffent-
lichkeit – ohne jede Repräsentanten und Vormünder, die dar-
über entscheiden, ob das, was öffentlich artikuliert wird, auch 
öffentlichkeitswürdig ist. Erst die ungefilterte, direkte Öf-
fentlichkeit ermöglicht unverkürzte Demokratie, behaupteten 
die Internet-Pioniere. Dreißig Jahre später nimmt der gegen-
teilige Verdacht überhand: Wenn jeder sich jederzeit öffent-
lich artikulieren kann, löst sich die Öffentlichkeit auf. Sie ist 
nichts Eigenes, Besonderes, aus dem Alltag Herausgehobe-
nes mehr, sondern bloß noch dessen konturlose Verlängerung 
überallhin.

Öffentlichkeit und Andacht

Gerade das aber verträgt die Öffentlichkeit nicht. Schon ihre 
Urform, die Versammlung des archaischen Kollektivs am 
Kultplatz, war eine Unterbrechung des Alltags, vollzog sich 
nach festen Mustern und war von Opferriten begleitet, denen 
man, so abstoßend man sie heute finden mag, schlecht abspre-
chen kann, daß sie mit großer Feierlichkeit vollzogen wurden. 
Öffentlichkeit braucht ein Mindestmaß an Feierlichkeit, um 
sich als das paradoxe Schwebephänomen, das sie ist, über-
haupt halten zu können: als die besondere Dimension, in der 
das schlechterdings Allgemeine zur Verhandlung steht, das 
Wohl und Wehe des Ganzen. Wann immer das ganze Kollek-
tiv oder sein repräsentativer Teil, das «Volk», auf dem zentra-
len Platz zusammentrat, sei es, daß es von Herrschern zusam-
mengerufen wurde, sei es, daß es sich zur Artikulation eigener 
Anliegen zusammenfand  – stets hob sich die Versammlung 
aus dem bloß Alltäglichen hervor. Das gilt selbst noch für die 
massenmediale Öffentlichkeit, die seit dem Buchdruck die 
Agora-Öffentlichkeit überwölbt hat und Menschen anders 

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:29:08.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-82


Zum Buch

Wie digitale Gefolgschaft die offene Gesellschaft zerstört: 
Eine Streitschrift

Während die Bindungskräfte von Familien, Institutionen, Parteien, 
Verbänden und Staaten schwinden, entstehen um digitale Plattformen 
wimmelnde Schwärme oder Horden. Ihre Benutzer sind „Follower“, 
digitale Gefolgschaft hält die neuen Clans zusammen. Plattformen 
knechten ihre Nutzer nicht. Sie saugen sie an. Doch damit machen sie 
sie abhängiger als jede politisch-militärische Gewalt. Schon arbeiten 
die großen Player daran, das Gesundheits-, das Bildungs- und das 
Verkehrssystem, letztlich die gesamte Wirtschaft nach dem Prinzip 
der Plattform umzubauen. Auch die Politik gerät in diesen Sog. Don-
ald Trump behandelt die USA nicht nur wie eine Firma. Er macht 
mit Twitter Politik und sieht in den Bürgern Gefolgsleute oder Geg-
ner. Doch es gibt auch Gegenkräfte und Gegenentwürfe. Sie haben 
das letzte Wort in diesem die Augen öffnenden Buch, das zeigt, dass 
der Weg in die digitale Hölle mit lauter verheißungsvollen Errungen-
schaften gepflastert ist. 

Über den Autor

Christoph Türcke war Professor für Philosophie an der Hochschule 
für Grafik und Buchkunst in Leipzig. Im Verlag C.H. Beck ist von 
ihm erschienen: Erregte Gesellschaft. Philosophie der Sensation 
(22012); Vom Kainszeichen zum genetischen Code. Kritische Theo-
rie der Schrift (22013); Philosophie des Traums (32011); Hyperaktiv. 
Kritik der Aufmerksamkeitsdefizitkultur (22012); Mehr! Philosophie 
des Geldes (22015); Lehrerdämmerung. Was die neue Lernkultur in 
den Schulen anrichtet (32016).

https://doi.org/10.17104/9783406731822-245
Generiert durch Hochschule Würzburg-Schweinfurt, am 17.11.2022, 16:35:49.

Das Erstellen und Weitergeben von Kopien dieses PDFs ist nicht zulässig.

https://doi.org/10.17104/9783406731822-245

	9783406731822-3
	9783406731822-7
	9783406731822-15
	9783406731822-22
	9783406731822-28
	9783406731822-32
	9783406731822-36
	9783406731822-40
	9783406731822-47
	9783406731822-53
	9783406731822-59
	9783406731822-73
	9783406731822-77
	9783406731822-82
	9783406731822-87
	9783406731822-95
	9783406731822-100
	9783406731822-105
	9783406731822-110
	9783406731822-112
	9783406731822-116
	9783406731822-120
	9783406731822-125
	9783406731822-129
	9783406731822-134
	9783406731822-141
	9783406731822-149
	9783406731822-157
	9783406731822-161
	9783406731822-166
	9783406731822-170
	9783406731822-178
	9783406731822-181
	9783406731822-185
	9783406731822-188
	9783406731822-193
	9783406731822-204
	9783406731822-210
	9783406731822-219
	9783406731822-223
	9783406731822-227
	9783406731822-230
	9783406731822-235
	9783406731822-239
	9783406731822-245



